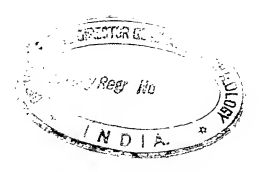
#### GOVERNMENT OF INDIA

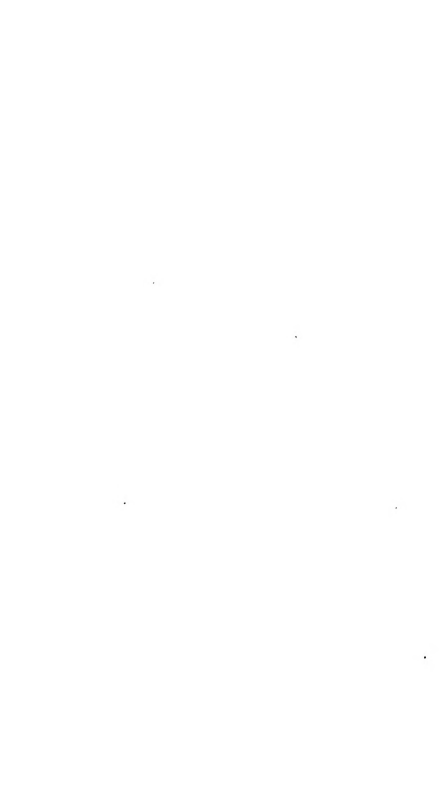
#### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

| ACCESSION 1 | 10 | 1   | 93 | 02 | <u></u> |       |
|-------------|----|-----|----|----|---------|-------|
| CALL No     | 2  | 94) | R  | ho |         | <br>_ |

D.G.A. 79







Ueber

## religiose Bildung,

Mythologie und Philosophie

der

Hindus.

Erster Banb.



١ -· .. •

ueber



## religiose Bildung,

Mythologie und Philosophie

ber

Hindus,

mit

Rudfict auf ihre alteste Geschichte.

13602 mon

Dr. J. G. Rhobe.

Erfter Band.

Mit zweiundbreißig Steindrudtafeln.

294

Leipzig:

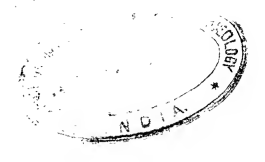
E. M. Brodhaus.

1827 DIRECTOR GENERAL DS 49

... y Regy loo

DIA

# LIERARY, W DELHI. Ace. No 19602 Date 23-3-63 Gall No 294/Rho.



#### Borrede.

Indem ich den Freunden der Mythologie und Ge= schichte diesen Versuch über einige der altesten Bolker Uffens, insbesondere über die Bindus und ihre religiofe Bildung vorlege, weiß ich fehr gut was ich dabei wage, da mir von der reichen Literatur jenes Bolfes nur Weniges zu Gebote stand, bas als achte und ungetrubte Quelle benutt werden konnte — doch habe ich über biefen Gegenstand in dem Buche felbst mich aus-Die Grundsage nach welchen ich bei die= gesprochen. fer Arbeit verfuhr, sind dieselben, welche ich meiner Untersuchung über den Bend = Avesta und das Bolk welches benfelben als Quelle seiner Religion verehrte, zum Grunde legte. 3ch betrachte nur Driginalwerke ber hindus als achte Quellen, aus benen fur die Rennt= niß ihrer Religion und Mythologie geschopft werden muß; mache von andern Schriften nur in Bezug auf diefe und nach der Vergleichung mit diefen Ge=

brauch, und trage nur die Ergebnisse meiner eigenen Forschungen vor, ohne mich von den Ansichten frühe= rer Schriftsteller leiten zu lassen.

Ich hatte benfelben Weg gewählt ben ich bei meinen Untersuchungen über die Bendsagen betrat; überall wo ich von den, als gultig angenommenen Ibeen und Meinungen abwich, die Grunde für und gegen anzuführen, und meine abweichende Ansicht zu rechtfertigen; allein der Stoff des Berkes murbe badurch fo erwei= tert, daß es kaum möglich gewesen ware ihn in sechs starten Banden zu geben. Daburch mare bas Buch fehr vertheuert worden, kaum wurde ein Berleger für daffelbe sich gefunden haben, und nur wenige Leser hatten sich nicht durch die Bahl ber Bande abschrecken laffen. Ich unternahm daher eine vollige Umarbeitung. warf alles Polemische - mit wenigen Ausnahmen ei= niger, in Indien felbst schreibender Englander - heraus, und beschränkte mich auf die Ergebniffe meiner eigenen Forschungen. Die Form welche ich bazu wahlte, ist keineswegs eine streng systematische, sondern die geschichtliche. Man hat diese Form bei meiner frühern Schrift zum Theil getadelt; ich habe mich aber nicht überzeugen konnen, daß auf bem Standpunkte, auf welchem unsere Kenntniß von jenem Bolk und Quellen aus denen wir schopfen muffen, jest fteht, schon etwas durch eine streng systematische Behandlung bes Stoffes gewonnen werden fonne, ja nicht einmal,

daß diese überall schon anzuwenden sei, ohne große Lucken durch bloße Hypothesen auszufullen, und dadurch Gefahr zu laufen sich weit von der Wahrheit ju entfernen. In einer geschichtlichen Darftellung wird nur das gegeben, mas fich aus ben zuganglichen Onellen ermitteln lagt, das Spothetische, was sich bei der noch jest bestehenden Beschränkung der Quellen nicht ganz umgehen läßt, kann in der Darstellung mehr von dem Geschichtlichen unterschieden werden. Erst wenn bei einer vollständigern Uebersicht der Quellen die ge= schichtliche Forschung mehr vollendet ift, wird die spfte= matische Bearbeitung und die Aufstellung eines vollstan= bigen Systems der Religion, Mythologie und Philoso= phie jenes Bolfs mit Glud versucht werden konnen. Bieraus ergiebt sich ber Gesichtspunkt, aus welchem ich wunsche daß mein gegenwärtiger Versuch beurtheilt werde. Er enthalt Untersuchungen über die wichtigsten bier in Betracht kommenden Gegenstände, und wenn ich auch weit von dem anmaßenden Wahne entfernt bin, überall schon das Wahre und Richtige erkannt zu haben, glaube ich doch Bieles und Befentliches in ei= nen hellern Gesichtspunkt gestellt, der Bahrheit naher gebracht, manches Dunkel zerstreut und fur diefe Forschungen überhaupt den richtigen Weg gemahlt zu haben.

Ich muß hier einige Worte über eine Schrift sa= gen, welche erschien da die Handschrift der gegenwar= tigen Untersuchung langst zum Druck übergeben war;

ich meine R. Rask's Abhandlung: Ueber bas Alter und die Mechtheit ber Bendfprache und des Bend = Avesta u. f. w. Uebersett von Fr. S. von ber Sagen. Berlin bei Dunker und Sumblot 1826. Der Berfaffer gelangt in berfelben auf einem ganz andern Wege, namlich dem der Sprachforschung, in der Hauptsache zu benselben Resultaten, zu welchen ich früher in der Schrift über Die heilige Sage und bas gesammte Religionssyftem ber alten Baftrer, Meder und Perfer u. f. m. (Frantfurt a. M. 1820), auf geschichtlichem Wege gelangt war. Durch die große Sprachkenntniß des Verfaffers sind viele Ramen und Worte des Bend = Avesta richti= ger erklart worden, als durch Anquetil bu Perron geschehen war, wodurch auch mein Buch manche schätbare Berichtigung erhalt; in geschichtlicher hinsicht stimmt der Berfasser, was das Zendvolk und den Zend-Avesta betrifft, fast gang mit meiner Ansicht überein. Ueber bas Beitalter bes Boroafter erflart er fich nicht besonders, indem er Anquetil's Meinung nur geschichtlich anführt.

Mis Ursit des japetischen Stammes, zu welschem ber Berfasser die Hindus, Meder, Thraker, Letzten, Stawen, Gothen, Kelten und davon abstammende Bolker rechnet, nimmt er S. 7. das oftliche Perssien an. Diese Annahme ist zwar etwas unbestimmt, doch so viel klar, daß er dem ganzen japetischen

Stamme dieselben Lander als Ursige anweiset, in welche, nach meiner Ansicht, nur ein Zweig dieses Stammes, das Zendvolk, aus den Quelllandern des Amu und von Westtibet herab wanderte. Es sei mir erlaubt einige Bemerkungen über diese Ansicht des Versfassers überhaupt und insbesondere in Bezug auf die Ergebnisse meiner vorliegenden Untersuchung hier mitzutheilen.

Der Verfaffer behauptet:

- 1) Es sei wahrscheinlich: "daß ein sehr eigen=
  thumlicher und außerordentlich ausgebreiteter Bolksstamm, welchen man den Skythischen nennen könnte,
  sich in den altesten Zeiten vom Eismeere bis zum in=
  dischen Weltmeere erstreckt (also Nordeuropa, Nord-,
  Mittel-, Best = und Südasien bewohnt) habe."
- 2) Es sei wahrscheinlich: "daß der japetische Bolksstamm von dem östlichen Persien aus sich zwisschen dieses Bolk eindrängte, es trennte, und gegen Süden aus dem eigentlichen Hindostan vertrieb, es aber im Besitz des größten Theils von Karnatik und eines Theils von Dekkhan ließ." S. 7. 8.

Die Gründe für diese Behauptungen sind, wenn wir die Berusung auf B. Iones S. 6, welche hier kein Gewicht hat, übersehen, allein aus Berhältnissen der Sprachen und der örtlichen Lage der Länder in welchen jest diese Sprachen geredet werden, hergenommen, ohne dabei Rucksicht auf die Geschichte überhaupt und

Die alten Ueberlieferungen diefer Bolfer felbft , zu neh= men. Wenn man auch dem Verfasser zugiebt, daß die Lappen, Finnen, Tataren und die Bolfer in Karnatik verwandte Sprachen reden, also auch felbst wohl stammverwandt find, so wird doch kein Siftoriker ben Schluß billigen ben er aus diefem Umftande ableitet: daß in den altesten Beiten den ungeheuren Raum vom Gismeere bis zum indifchen Weltmeere nur ein Bolksstamm bewohnt habe. Go sicher man aus der Bermandtschaft ber Sprachen auch auf die Bermandt= schaft der Bolker schließen fann, welche sie reden; fo wenig läßt sich baraus auf die raumlichen Berhaltniffe ihrer fruhern Bohnfige fchließen, wenn nicht geschicht= liche Ueberlieferungen hier zu Bulfe kommen. Der Berfaffer giebt felbst G. 71. Nord = und Mittelasien als das Urland bes fenthischen Stammes an. Mun lehrt aber die Geschichte unwidersprechlich. daß aus biesem Urlande (welches ich jedoch auf Mittelasien beschränken mochte) wiederholt ungeheure Schwarme fenthischer Bolker hervorbrachen, die, von japetischen Bolkern bewohnten Lander überschwemmten, sich zwischen sie ein= drangten, durch fie hinzogen, fich in fernen Gegenden von ihrer Beimath niederließen, auch wohl mit japeti= ichen Bolkern fich vermischten. Durch diese Bewegun= gen wurden auch japetische Bolker gezwungen, ober burch bas Beispiel verleitet, Banderungen zu unterneh= men und neue Wohnsige zu suchen, und fo entstand in

ben raumlichen Berhaltniffen der Wohnsige ber Bolfer, ein Zustand, ber als vollig unabhängig von dem Ber= haltniß ber Sprachverwandtschaft betrachtet werden muß. Skythische Bolker konnen jest in Europa und Asien Lander bewohnen, wo fruber japetische Bolker fagen, und umgekehrt, und es ist einleuchtend, daß aus Sprach= verwandtschaft allein kein Schluß auf die raumlichen Berhaltniffe ber fruhern Bohnsige hergeleitet werden konne. Darf man aber in der Geschichte von dem Bekannten auf das frubere Unbekannte gurudichließen, und nirgends mochte bies mehr erlaubt sein als gerade hier, weil das vor Augen liegende Berhaltniß des Ur= landes ber Stothen zu den umliegenden Landern, bas bie geschichtlichen Auswanderungen berfelben veranlaßte, unstreitig immer baffelbe war; so war auch ursprünglich es keineswegs ber japetische Stamm, ber fich zwi= schen die fenthischen Bolker eindrängte, sondern umge= kehrt, der stythische Stamm brangte sich zwischen die japetischen Bolker ein.

Hatte ich die, durch Rask bekannt gewordene Berwandtschaft der, in Karnatik u. s. w. herrschenden Sprachen mit den Sprachen des schthisschen Stammes früher gekannt, so würde meine Untersuchung über die Vermischung dieser Völker eine bestimmtere Richtung genommen haben, da selbst in den besten Bildwerken der alten Felsentempel der Halbinsel sich Züge schthisscher Gesichtsbildung sinden, wenn auch veredelt, und

in manchen Theilen, z. B. der erhobenen Rafe, dem Munde und besonders der starken Unterlippe, fehr ab= weichend. Bon den altesten Bewohnern der Salbinfel fudlich vom Sanges, kennen wir, wie in meinen Un= tersuchungen gezeigt werden wird, mehre; die Ischanbalas, noch an beiden Ufern bes Banges; Die Sulias in Maifur, die Parears an den fudoftlichen und fud= westlichen Ruften u. f. w. Mue Diese Bolfer lebten un= ter Ronigen und in Stadten, und hatten ichon einen Grad von Bildung erlangt, als fie von einem friege= rifchen, das Bali redenden, dem Dichain=Buddhis= mus ergebenen und vom Indus her eindringenden Bolke unterjocht wurden. Aber zu verschiedenen Zeiten folgten auf demselben Bege, auf der westlichen Rufte über Rutsch herab, Buge nomadischer, also wohl ffnthi= fcher Bolfer, welche die Gudlander burchzogen, anfangs verheerten, bann aber mit den altern Bewohnern gu= fammenschmolzen. Erst lange nach diefen Bermischun= gen, in einem großen Zeitraum ber Rube, erhob fich das Volk zu der hohen Stufe der Bildung, auf welcher es stand, da es erst von den brahmanischen Sin= dus, zulest von den erobernden Moslemims unterjocht murde. hier dringen sich nun unabweisliche Fragen auf. Gehort das finnische Element in den bekannten funf Sprachen der sudlichen Salbinfel den altesten Bewohnern, den Tschandalas, Hulias u. f. w. an, wie Rast glaubt, oder den nachfolgenden fenthischen Gin=

wanderern, wie mir wahrscheinlicher ist? Ift dies iftn= thische Element in den verschiedenen Sprachen gleich machtig, oder ift es in einigen nur beigemischt? Daß bei diesen Sprachmischungen das Bali überall sich als heilige und gottesbienstliche Sprache erhielt, ja an manchen Orten noch jetzt einen Haupttheil der Volkssprache auszumachen scheint, darf hier nicht übersehen werden. Da in den rauhen Gebirgen von Dekkhan noch im verwilderten Buftande Ueberrefte der altesten Bolter. und wie es scheint, unvermischt angetroffen werben, kann hier durch fortgesette Sprachforschung noch vie= les aufgeklart werden. Wenn Rask noch die weißere Karbe der Brahmanen in Suden, in Bergleichung mit ben niedern Bolksclaffen, als einen Beweis ihrer Ginwanderung von Norden ber, anführt; so hat er, was bie Thatsache betrifft gang Recht; nur aus dem oftli= chen Persien kamen sie nicht, sondern wie aus meiner Untersuchung sich ergeben wird, wanderten sie durch das himalanagebirge, an den Ufern des Banges über den Pag von Hurdwar u. s. w. herab.

Bei der geschichtlichen Behandlung meines Gegensstandes in vorliegender Schrift, war es nicht möglich Wiederholungen ganz zu vermeiden, da oft viele Götzter in einen Mythus verssochten sind, von denen in der Folge besonders gehandelt, und von demselben Mythus wieder geredet werden mußte. Um die Zahl diesser Wiederholungen so klein als möglich zu machen,

kommt mancher Gegenstand nur einmal, und zwar an einer Stelle vor, wo er zwar seiner Entwickelung nach hingehort, der Leser ihn aber nicht immer suchen wird. Dieser Unbequemlichkeit abzuhelsen ist ein aussührliches Sach = und Namenregister angehangen, welches überall nachweiset, wo von diesem oder jenem Gegenstande die Rede ist.

Da dieser Versuch nach denselben Grundsaben abgefaßt ift, als der fruhere über die heilige Sage bes Bendvolks, wird er auch diefelben Beurtheilungen er= Ber die hergebrachte Meinung festhalt, und die Untersuchung über manche hier zur Sprache ge= brachte Punkte schon abgeschloffen glaubt, wird bie abweichenden Ergebniffe meiner Forschung als irrig verwerfen; andere werden vielleicht tadeln, daß die Begenftande, wie man fich auszudrucken pflegt, "nicht hoch genug" ober auch wohl: "nicht tief genug ge= fagt," bas heißt mit andern Worten: bag fie nicht in einer neuen philosophischen Ansicht begriffen und ge= staltet worden sind. Ich hoffe aber unparteiische Forscher werden die rein geschichtliche Ermittelung von Thatsachen, worauf es mir allein hier ankommt, von einer symbolisch = philosophischen Systematisirung berfelben unterscheiden, und auch der Gegner wird mir zu= gestehen, daß ich mit Ernft und Fleiß das Wahre gu erforschen strebte, und auch ba, wo ich geirrt haben follte, nicht von allen Grunden entblößt irrte.

ich als Hypothese aufstelle, gebe ich auch nicht höher; habe es überall von dem geschichtlich Ermittelten unterschieden, und man kann es ganz verwerfen, ohne daß dadurch Letzteres seinen Werth verlore.

Roch muß ich etwas über die Rechtschreibung ber Sansfritnamen, einen Gegenstand, in welchem noch viele Verwirrung herrscht, sagen. Ein sehr großer Theil der in dieser Schrift vorkommenden Ramen sind nur durch englische Uebersetzungen bekannt. Die Englander verfahren in der Schreibung derfelben aber hochft willfürlich, da sie die fremden Ione durch ihre schwan= kende Aussprache des Alphabets zu geben suchen, da= her fast keiner mit dem andern übereinstimmt. Schwankende der englichen Mussprache bringt neue Schwierigkeiten hervor, da sich nicht immer genau bestimmen läßt, welchen Driginallaut sie durch ihr e, i, u u. s. w. bezeichnen wollen; ich habe darin also wenig geandert und nur die Beilaute von j, g, ch in deutsche Mussprache aufgeloft. Da es mir nun unmöglich mar eine vollständige Berichtigung der Namen durchzuführen, habe ich auch die Schreibung anderer Namen, wie sie bisher bei Englandern, Franzosen und Deutschen gebrauchlich war, beibehalten; 3. B. Brahma, ftatt: Brahmas, Siwa, statt: Siwas u. s. w.; obwohl ich gern zugestehe, daß hier die Form des Nominativs die richtigere fei. Der Grund, warum ich die bekann= tern Formen hier beibehielt, ist folgender: ich halte

den Gegenstand der Namenschreibung in einer Untersuchung wie die gegenwärtige, in welcher, aus Grünsten, die in der Schrift selbst angeführt werden, auf etymologische Ableitungen und Folgerungen sast gar nicht Rücksicht genommen wird, minder wichtig, als er in sprachlicher Hinsicht allerdings genommen werden muß, weil hier auch bei diesem Mangel der eigentliche Zweck erreicht werden kann.

Breslau den 15. Marz 1827.

J. G. Rhode.

#### Einleituna.

Lange ging man bei der Darstellung der altesten Geschichte unseres Geschlechts allein von den hedrässchen Urkunden aus, d behandelte die Ueberlieserungen anderer alten Bolker dem rekannten Urtheile des Dmar gemäß. Aber die Liebe für das zesammte Alterthum erwachte mit dem Wiederausblühen der Bissenschaften; man lernte es näher kennen, und in der Beandlung der Geschichte ging eine bedeutende Veränderung vorwie griechischen Geschichtscher traten an die Stelle der heäsischen, und kaum gelingt es einigen neueren beide neben under zu stellen. Wer, der Sinn für geschichtliche Wahreichat, könnte auch wohl den großen Werth der Griechen versennen? Was wäre ohne sie unsere ganze alte Geschichte überante? Aber gleichwohl hat, nicht allein der Umfang, sondern die Glaubwürdigkeit ihrer Erzählungen bestimmte, nur 1 ost verkannte Grenzen.

Tebes Bolk bes Alterthums hatte seine eigenthumlichen ligiosen Begriffe und seine eigenthumliche, burch bieselben ebildete Weltansicht. Diese spiegelt sich nicht allein in den von inen Schriftstellern erzählten Geschichten ab, sondern biese beschichten selbst erhalten von ihr und durch sie ihre Farbe, oft ihren ganzen innern Zusammenhang, und Ursachen und irkungen sind oft weniger aus den Thatsachen selbst erkannt, aus der religiösen Weltansicht der Erzähler abgeleitet.

I.

Dem 3wecke biefes Versuchs gemäß, werben wir uns vor-Ruglich mit ben alteften Sagen und Ueberlieferungen alter Schriftsteller beschäftigen. Bir muffen babei zwei Gegenftande wohl unterscheiden: Sagen und Ueberlieferungen welche alte Dichter und Schriftsteller von ihrem eigenen Bolke mittheilen, und Sagen und Ueberlieferungen welche fie von fremben Bolfern empfangen haben. Die erstern, in ihrer eigenen religibsen Beltanficht aufgefaßt und in ihrer Bolksthumlichkeit bargestellt, werden uns immer verständlicher, je mehr es uns gelingt bie, ben einzelnen Bolkern eigenthumliche Weltanficht richtig und flar aufzufassen, und uns so in benselben Gesichtsbunkt zu ftellen, aus welchem die Erzähler selbst die Gegenstande betrachte= Aber eben diese Fortschritte in der nabern und bestimmte= ren Kenntniß ber alten Bolker überzeugen uns, bag bie Sagen und Nachrichten, welche Dichter und Schriftsteller von andern. ihnen fremben Boltern mittheilen, hochft felten richtig, ober in ihrem Zusammenhange wahr bargestellt find. Die Urfache liegt vor Augen. Der in feiner eigenthumlichen Weltansicht befan= gene Erzähler kannte keine andere und fett die feinige bei allen fremben Bolkern voraus. Die Griechen machen hier keine Musnahme, fondern liefern eben die treffenosten Beweise für bas Bas fie als alte Sagen von fremben Bolfern mit= theilen, ift gewöhnlich burch Voraussekungen und Muthma-Bungen, welche aus ihrer eigenen religiofen Beltanficht bergeleitet find, verbunden und geftaltet, und nicht felten gang un= Bei fast allem, was die Gotter und die Religion frem= ber Bolker betrifft, sette ber Grieche voraus: daß überall feine Götter, nur unter andern Namen und mit abweichenden Gebrauchen verehrt wurden, und so oft baber religiose Begriffe in die Geschichte eingreifen, - und wo war im Alterthume bies nicht ber Fall? — wurden bie Nachrichten unwillfürlich entstellt, und wenn der Ausbruck erlaubt ift, über ben griechi= ichen Leiften gefchlagen. Gin Commentar ber Geschichten Berobots wurde zu dem Gesagten die auffallenbsten Beweise liefern.

Daß die altesten Ueberlieferungen ber Bebraer, Megnpter,

bes alten Zendvolks, ber hindus, Chinesen u. f. w. noch einseitiger und volksthumlicher aufgefaßt find, ift anerkannt. Der Grieche, burch die geographische Lage seiner Bohnfitze aufgefobert und durch seine Bedurfniffe getrieben, blickte freier auf bie Nachbarvolker umber, als die meisten, mehr in fich abgeschlossenen alten Bolker. Dem Bebraer mar fein Bolk, bas auserwählte Bolk Gottes, ber Mittelpunkt aller Geschichte; alles früher Geschehene, alles Gleichzeitige wird auf dasselbe bezogen und in den Gesichtspunkt gestellt, den seine beschränkte Beltanficht anweiset. Daber vernichtet auf sein Gebet ber Engel bes Jehovah in einer Nacht bas große Beer bes Sanherib. Aber auch Aegupten war von dem Eroberer bedroht, und der Pharao flehet zu feinem Phtas, und auch diefer erhört das Gebet und verjagt um der Aegypter willen bas heer der Affprer. So fette jedes Bolk fich in die Mitte ber Schopfung, was ba geschah, geschah nur in Bezug auf baffelbe, und von feinen Gottern ausgebend. Der Zendschriftsteller ift fo einseitig wie ber Bebraer; fein Bolk, bas auserwahlte Bolk Drmuzb, bas allein im Lichte wandelt, ift in sich abgeschlossen, und kommt wenig mit andern Bolkern in Berührung. Die chinesische Sage beschränkt sich fast ganz auf die Urstämme des Bolks, und ber Sindu betrachtet feine Geschichte als die Geschichte ber Mensch= heit überhaupt; nur er wandelt unter und mit Gottern; alle übrigen Bolker find ihm als unrein aus feinem Bolke verfto-Bene ober verworfene Rakschafas. Aber die mythischen Sagen aller biefer Bolker fteigen bis jum Urfprunge bes Menschenge= schlechts hinauf, und geschichtliche Sagen erzählen bie erften Banberungen ihrer Urftamme, bie erften Grundungen ihrer Freilich sind alle Begebenheiten in ihrer beschränkten religiofen Weltanficht aufgefaßt, aber immer an ortliche Beschaffenheiten ihrer Wohnsitze geknupft, wodurch uns gablreiche Merkmale zur Untersuchung gegeben werden.

Aus dieser Beschaffenheit der altesten Ueberlieferungen entspringt für den Geschichtforscher, der bis zu dem ersten erreichbaren Punkte der Bolkerbildung hinaufsteigen will, die unerlästliche Pflicht, sich mit der, jedem Bolke eigenthumlichen

religiösen Weltansicht, und was nach dieser sich im Leben besonders gestaltete, so vertraut als möglich zu machen, weil er nur dadurch fähig wird jene Sagen aus den verschiedenen Gessichtspuncten der Völker selbst aufzufassen und sie folglich richtig zu verstehen. Nur dann vermag er ihren geschichtlichen Gehalt auszumitteln, und das Ergebniß aus allen in einer unbesangenen Weltansicht zu ordnen, welche der Triumph unserer Zeit ist.

Man kann allen alten Sagen jener Bolker, felbst den unsleugdar geschichtlichen, den Vorwurf machen: daß sie mythischsdunkel und nicht selten mahrchenhaft sind. Bon dem allen verschwindet aber Vieles, wenn wir den bilderreichen, übertriebenen Ausdruck, in welchem sie abgefaßt sind, richtig würdigen und verstehen lernen, daß dadurch nur eben gesagt werden soll, was wir mit ganz einsachen Worten auszudrücken pslegen; kurz, wenn wir ihre Erzählungen nicht mit unserem, sondern mit ihrem eigenen Maßstabe messen.

Um aber alte geschichtliche Sagen, vorzüglich die Banderungen der Urstamme der Bolker betreffend, um fich neue Bohnfibe zu suchen, ihre Kampfe um diese, und den zugleich durch außere Unregung geweckten und geleiteten Gang ihrer geselligen, religiosen und wissenschaftlichen Bilbung flar aufzufassen, ift burchaus nothwendig auch die Gestaltung ber gander in welchen bies alles vorging, Gebirge, Thaler, Baffergebiete, und bas Interesse welches baraus, burch himmelsstrich und Klima bedingt, für die Bewohner hervorging, so genau als irgend moglich zu kennen. Nur auf diesem Bege begreifen wir die ersten Bestrebungen der Bolter, und die Bildung der eigenthumlichen Formen ihres geselligen und geistigen Lebens überhaupt Die größten Buge ber Beltgeschichte geben aus bem eigenthum= lichen Charafter und dem Bedurfniß der Bolfer hervor, und bie Burgeln berfelben treiben in bem, burch Grund und Boben und Klima bedingten Leben des Einzelnen.

Da der Gegenstand dieser Untersuchung die religiose Bildung und alteste Geschichte der Hauptvölker des südlichen Asiens ift, so muß eine genaue Uebersicht jener Länder vorhergehen, wobei aber ihr Zusammenhang mit dem übrigen großen Erd-

theil nicht außer Acht gelaffen werben barf. Ufien, bas man wohl als ben Stamm aller übrigen Lander ber oftlichen Salbkugel betrachten kann, ift von ber Natur felbst in funf große Abtheilungen gesondert. Diese Absonderung wird durch allgemeine, undurchbrochene, größtentheils in ben hochsten Gebirgszügen fortlaufende Bafferscheidungen hervorgebracht, wodurch jede Abtheilung ihre besondern Gebirge, Thalbilbungen und Baffergebiete erhalt, bie auf fie allein beschrankt, in keine anbere Abtheilung herübergreifen, und fo wird baburch zugleich bas, an Grund und Boben haftenbe Interesse ber ganber felbft gesondert. Diese Abtheilungen find: 1) bas hohe Mittelland; 2) die oftliche Abdachung; 3) die weftliche Abdachung; 4) die nordliche Abbachung und 5) die subliche Abbachung. Abbachungen find genau gegen bie Weltgegenden gerichtet, nach welchen sie genannt sind. Die subliche Abbachung ausgenom: men, bei welcher umftanblicher ju fein, ber Gegenftand unferer Untersuchung nothig macht, konnen wir die übrigen Abtheilungen nur mit wenigen allgemeinen Bugen barftellen.

#### Das Mittellanb.

Den größern Durchmesser von Osten gegen Westen, den kleinern von Norden gegen Süden gerichtet, nimmt dasselbe den größten Theil des Raums zwischen 88° und 135° östlicher Länge, und 35° und 52° nördlicher Breite ein; doch läßt die ost veränderte Richtung der Grenzgebirge und die abgerundete Gestalt des Ganzen genaue Angaden nicht zu. Diese Grenzsoder Randgebirge umschließen die ganze Abtheilung mit einer undurchbrochenen Wasserscheidung; sie ist also als eine große Thalbildung zu betrachten, die jedoch im Innern wieder von mehrern, wenig bekannten Gebirgen und Landrücken durchzogen in kleinere Thäler und Thalslächen gesondert wird.

Von bem Innern bieses großen Lanberstrichs wissen wir wenig Bestimmtes; boch scheinen die mittlern Gegenden desselben, im Lande Camil und um den Lobsee keine bedeutende absolute Hohe zu haben, wie aus der gerühmten Begeta-

tion 1) und dem über hundert und sechzig geographische Meislen betragenden Lauf des Verkenstromes gegen Osten deutlich hervorgeht. Das Randgebirge scheint überall hoch, rauh und den Uebergang erschwerend zu sein. Selbst im Süden ist es auf große Strecken mit ewigen Schnees und Eislagern bedeckt, und nur wenige Passe sind bekannt, durch welche die Verdins dung mit den Außenlandern unterhalten wird.

In den frühesten Beiten der Erde fanden sich in biesem Mittellande große Binnenmeere und Seen, welche jest fo viel von ihrem Baffer verloren haben, daß es nur noch bie tiefften Ginfenkungen ju bebeden vermag, g. B. im Lobfee u. f. w. Der blosgelegte Seegrund bietet jest unübersehbare Step= pen, Sandebenen und Buften bar; boch ift biefer Grund überall noch in der Tiefe von Waffer durchzogen; an vielen Orten findet man daffelbe vier Fuß unter ber Dberflache, und eine absolute Erhöhung bes Wasserstandes von sechs bis acht Fuß wurde den größten Theil dieser Buften wieder in Seen verwan= Mur wenige Theile bes alten Seegrundes scheinen gang unfruchtbar zu sein. 3wischen bem Geröll und ben hohen Sandwellen wachst nahrhaftes Gras, wo nicht allein zahlreiche Borben von Kalmuden mit ihren heerben von Schafen, Pferben, Ramelen und Rindvieh, fondern auch Gazellen, Strauße und Geflügel mancher Art ihre Nahrung finden 2). So bilbete sich hier bas wahre Baterland des Nomaden, ber einformig wie sein Boden, sparfam, gutmuthig und milb im Frieden, aber rauh und wild im Rriege, ein Kind ber Natur ift. Wo aber hie und ba an den Abbachungen der Gebirge welche biefe Sand= und Baffermeere umgeben und fondern, Bache fließen, in Stromen fich sammeln und ein fruchtbarer Boben gur Bearbeis tung einladet, konnte ber Menfch fruh fich festfeten, Stadte

<sup>1)</sup> Ritter's Erbkunde. (Erste Auslage.) B. 1. S. 502.

<sup>2)</sup> Dr. Bell's Reisen von Petersburg in verschiedene Gegenden Asiens u. s. w. Hamburg, 1787. S. 206 u. s. w. — Tagebuch zwoer Reisen von Kjachta nach Peking, von Lorenz Lange. Leipzig, 1781. — Ritter's Erdkunde. B. 1. S. 490 u. s. w.

bauen und in Sittigung und Bildung dem Nomaden weit vorausschreiten. Wie Marco Polo diese Gegenden gefunden, ist bekannt; aber sicher waren sie schon seit undenklichen Zeiten in eben dem Zustande. Der unweit größere Theil der Bewohner waren aber immer und sind noch Nomaden. Es liegt in der Lebensart dieser Bölker, wo jedes junge Paar, ohne Rücksicht auf sestes Eigenthum seine She schließt, daß die Bevölkerung sehr schnell anwächst. Die nicht setten Weiden werden dann überfüllt, und leiten Bedürsniß und angewohnte, herumschweisende, sich an keinen bestimmten Ort bindende Lebensart, die Horden leicht zu Auswanderungen; und so sind uns die geschichtlichen Ergießungen jener Menschenmassen, welche nach allen Seiten hin ihr Randgebirg überstiegen und auf die fruchtbareren Länder der Abdachungen herabstürzten, leicht erklärlich.

#### Deftliche Abbachung.

Die öftliche Abbachung wird vom Mittellande burch bas Randgebirge besselben, von der füdlichen Abdachung durch eins ber machtigften und rauheften Gebirge ber Erbe getrennt. Diefes erhebt fich amischen 11° und 12° nordlicher Breite und 126° oftlicher Lange an ber Rufte von Sciampa, fleigt anfangs nordlich, bann etwas gegen Beften gebogen jum Mittellande binauf und vereinigt sich etwa unter 35° nordlicher Breite und 108° öftlicher Länge mit dem Randgebirge desselben, und bildet hier, sowohl in nordöstlicher als westlicher Richtung, burch mehrere große, geschlossene Thalbildungen ein gewaltiges Sochland, nachdem es über dreihundert und fechzig geographische Meilen eine un= durchbrochene Bafferscheidung und schwer zu übersteigende Bolkergrenze gebildet hat. Bon ber nordlichen Abbachung scheibet fie gleichfalls ein außerordentliches Gebirge, bas an ber Rufte bes Eismeers, unter bem 70° nordlicher Breite und etwa 170° oftlicher Lange fich erhebt, unter mehreren Namen, als Stanowon und Sablonon Chrebet, sich in manchen Schwingungen bis jum 52° nordlicher Breite und ungefahr 125° offlicher gange füdlich gegen das Mittelland hinauf läuft und an zweihundert und fiebzig geographische Meilen eine undurchbrochene Baffer-

Ę

scheidung bilbet, und in das Randgebirge des Rittellandes übergeht. Dies Gebirge ist nicht so hoch und so rauh als das an der süblichen Grenze, also auch nicht wie jenes Bölkergrenze geworden, sondern wird von Tungusen und andern nomadisirenden Stämmen überschritten.

Die große ganbermaffe biefer Abbachung ift von ber Natur felbst wieder burch Verschiedenheit von Grund und Boden und Klima in brei Unterabtheilungen gesonbert; in die fübliche, welche gang China umfaßt, in Weften und Rorben bobe Gebirge ent= halt, im Innern und gegen Often aber aus niedrigen Thalebenen und weit ausgebreiteten Flachen besteht, welche zum Theil burch große Fruchtbarkeit zur Ansiedlung einladen. Der mittlere Theil umfaßt bas große, mit Gebirgen und Thalflachen angefüllte Amurland, mit der gebirgigen Salbinfel Korea, überall mehr zur Jagd und Biehzucht einlabend, als zum Ader-Der nordliche Theil besteht aus ben kalten am, und nordlich vom ochopfischen Meere gelegenen ganbern, und ber Salb= insel Kamschadka, wo Koriaken, Tschukschen, Kamschadalen u. f. w. muhfam ihr Leben friften. Bergleicht man bie Berhalt= niffe biefer brei Abtheilungen unter einander, so wird flar: baß bie Bewohner ber nordlichen Gegenden, ihre Rrafte im fleten Kampfe mit einem eifernen Boben und einem rauben Simmel erschöpfend, in jeder hinficht gegen ihre sublichern Rachbarn weit zurudftehen werden; baf im fublichen Theile aber die Menschen schnell sich mehren, ber Wohlstand steigen und mit ihm Sittigung und Geistesbildung aller Art emporbluben werben; daß aber in dem reichen Klima, wo das Leben ohne große Anstrengung hinfließt, auch Abspannung und Berweichlichung bie Bewohner bezeichnen wird. In dem mittlern Theile muß bas Sagbleben ben Menschen abharten und feinen Ginn friegerisch machen; die reichen Beiden werden ihm Bohlftand gewähren, und diefer ihn gur Bildung führen. Eritt er mit feinem fübli= chen Nachbar in ben Kampf, fo kann es nicht lange unentschieben fein, wohin ber Sieg sich neigen wird. Die gahlreichen Inselgruppen, oftlich und sudosttich von biefer Abtheilung, find weniger ihrer Bewohner wegen, welche von bem Kestlande zu ihnen übergingen — was wenigstens von den Japanern gewiß ift — als durch ihre geologischen Verhaltnisse merkwürdig, die wir jedoch hier übergehen mussen.

#### Beftliche Abbachung.

Die westliche Abdachung wird von dem Mittellande gleich= falls burch bas Randgebirge beffelben getrennt; von ber fublichen Abdachung burch eine Wafferscheidung welche sich unfern ber Rufte bes indischen Meers etwa unter 25° nordlicher Breite und 85° offlicher Lange erhebt, anfangs nur durch flache Landrucken in Sandwusten weftlich vom Indus hinauf zieht, fich bann in ber machtigsten Kette ber Salomons = Gebirge erhebt, gerabe gegen Rorben aufsteigt, bann in niedrigen Zugen zu bem hindukufch tritt, und aus biefem burch ben Belub = Dach, nach einigen Schwingungen in bas Mittelgebirge übergeht. Es werben hier sowohl burch Arme, welche vom Randgebirge bes Mittellandes fich trennen, als bie von bem aufsteigenden Sindukufch ausge= ben, sehr hohe flache Thatbilbungen hervorgebracht, die hier für bie Bereinigung beiber Gebirge nur bie ungefahre Bestimmung von 38° nordlicher Breite und 90° offlicher Lange verftatten. Die an hundert funf und neunzig geographische Meilen, groß: tentheils durch rauhe Gebirge hinstreichende Bafferscheidung hat mit bem in ihrer Nahe hinstromenben Indus, eine nur mit Schwierigkeiten zu überschreitende Bolkergrenze gebilbet.

Am Eismeer erhebt sich unter 70° nordlicher Breite und etwa 82° oftlicher Länge ein Gebirge von großer Ausbehnung, das unter dem Namen Ural von Norden gegen Süden heraufsstreicht und Europa von Asien scheibet; dann sich mehr als hoher Landrücken mit wellenformigen Bergreihen südöstlich wendet, und gegen 49° nordlicher Breite und 90° oftlicher Länge in das Randgebirge des Mittellandes übergeht, nachdem es an dreihundert und sunfzehn geographische Meilen eine undurchbrochene Wasserscheide gebildet hat. Der Ural bezeichnet bis gegen das caspische Meer hin die Grenze zwischen Europa und Asien; zieht man von hier, wie die Gestaltung des Bodens es sodert, diese Grenze mit der

Emba zum caspischen Meere, durchschneidet diese bis zum Fuße bes Kaukasus in der Gegend von Baku, solgt dann der Wassersscheidung dieses Gebirges bis zur Meerenge von Kassa, so geshört zu Asien, was sublich von dieser Linie liegt.

Ein großes Binnenmeer und gahlreiche Geen finden fich auf biefer Abbachung; wir konnen nur einiges anführen. Das caspische Meer, früher mit dem Aral und schwarzen Meere qu= sammenbangend, bebeckte in den Urzeiten alle niedrigen, jest um feine Ufer ber blogliegenden Flachlander. Seine Baffer= masse hat nach bem Durchbruch bes schwarzen Meers gegen bas mittellandische Meer, und nach der badurch bewirkten Trennung beider Meere außerordentlich abgenommen, und nimmt noch jest jahrlich bedeutend ab, wie dies vorzüglich auf dem nie= brigen Landstriche zwischen bem caspischen Meere und bem Aral fichtbar wird. Biele Infeln, welche ber Graf Boinowitsch im Sahre 1782 noch gang vom Baffer umgeben fand, find jest mit bem Lande vereinigt 1). Das Hochland Armeniens tragt eine Reibe Thalbildungen, von hoben Gebirgen umschloffen, welche zum Theil in ihren tiefsten Ginfenkungen noch bedeutenbe Geen mit falzigem Baffer enthalten, zum Theil aber ben Boben ausgetrochneter Geen zeigen 2). Belubschistan, Kandahar u. f. w. enthielten ehemals gewaltige Seen, durch hohe Bebirge getrennt und von den fruchtbarften Uferlandern umgeben. Abnahme ber Gewaffer ift hier gang unverkennbar. flache Thalebenen befteben jest aus lockerem, größtentheils mit Salz geschwängertem Sande, in welchem die Fluffe fich ver-

<sup>1)</sup> R. v. Murawiew Reise burch Zurkomanien nach Chiva u. s.w. Berlin, 1824. B. 1. S. 33.

<sup>2)</sup> Bie schnell auf biesem Hochlande Seen verschwinden können, beweist solgende Thatsache: Lavernier tras auf seiner Reise von Tauris nach Ispahan auf einer runden, von Gebirgen umgebenen Fläche noch einen See, der aber unstreitig nur Ueberrest eines vormals größeren Sees war. Rer = Porter fand hier nur eine große, trockene Fläche, welche den Namen des ausgetrockneten Sees sührte. Siehe Ker=Porter's Reise (beutsche Uebersehung). B. 1. S. 307; und Tavernier's Reisen. Kürnberg, 1681. Fol. Cap. 5. S. 24. u. s. w.

Rach ber Geftaltung ber westlichen Abbachung zerfallen bie Lander derfelben in brei Unterabtheilungen. Diese find 1) ber offliche Theil; er umfaßt bas gesammte alte Fran, von ber Subgrenze bis gegen ben Tigris. Die oben angebeutete Beschaffenheit besselben giebt Raum zur Ausbreitung und Entwickelung großer Bolker. 2) Der weftliche Theil; Medien, Armenien und Georgien bis zum Kaukasus, die ganze afiatische Halbinfel und ben gebirgigen Theil von Sprien bis zum Mittelmeere enthaltend. Diefer Theil geht in die europaischen Formen der Erdbildung über; enthalt zwischen geraumigen Thalebenen hohe Gebirge, ift von gabllofen Fluffen burchschnitten, und baher im Ganzen zur Bewunderung fruchtbar; doch in viele kleine Landermaffen zerftuckelt, beren Bewohner sich leicht von ben andern trennen konnen, ba felten ein allgemeineres Inter= effe hier große Streden umfaßt. Daber finden wir von jeher hier eine Menge einzelner Bolker auf kleine ganbertheile befchrankt, bie burch fein gemeinschaftliches Band vereinigt find; und wenn auch Eroberer sie ofter zusammen schmolzen, lofte nach und nach bas Band fich wieder auf, weil es ein erzwunge: nes, nicht aus bem Interesse ber Bolker selbst hervorgehendes 3) Der subliche Theil, bie Flachlander Spriens und Arabiens enthaltend, und größtentheils aus trockengelegtem, in burre Sandwuften verwandeltem Seegrund bestehend. In Desopotamien weite, bei möglicher Wässerung hochst fruchtbare Flachlander, boch in Sprien und Arabien mehr brennende Buften, in letterem von Gebirgen burchzogen, theils fchroff, nacht

THE STATE OF THE SECONDARY AND ASSESSED.

und felfig, theils, vorzüglich mehr süblich von fruchtbaren Abbachungen umgeben, wo Bache bas Land tranken und bie Natur eine Milbe und herrlichkeit entfaltet, welche uns zeigt, was in ben fruheften Beiten ber Erbe Arabien wahrscheinlich überbaupt mar, ba feine Sandwuften größtentheils noch mit Seen bebeckt, und die Ufer derfelben noch mit Palmen umfranzt maren, bie noch jest unter bem Sanbe, als Beugen einer glucklichern Vorzeit verborgen liegen. Arabien erfuhr, und durch diefelben Urfachen, was bie, unter benfelben Breiten liegenden Lander Frans, theils auch schon erfahren haben, theils noch erwarten. Die Bewohner biefer füdlichen Abtheilung konnten nicht einerlei Lebensart wählen. In ben fruchtbaren Gegenden und an ben Ufern ber berrlichften Strome, entstanden frubzeitig Stabte, und ein ausgebreiteter, gefelliger Berkehr; in ben fanbigen Ebenen konnte nur der Nomade burch ben Wechsel ber Orte für seine Beerben Nahrung finden.

#### Rorbliche Abbachung.

Die Grenzen ber nordlichen Abbachung gegen Often und Westen sind schon bezeichnet; gegen Rorben bilbet sie bas Gismeer, gegen Guben bas Randgebirge bes Mittellanbes. Nordlich von biefem Gebirge streicht von Nordweft gegen Subost ber hohe Altai, beffen mit ewigem Schnee bebeckte Gipfel noch nicht gemessen find. Nach einigen, nordlich an feinem Auße burch Parallelzüge fich bilbenben Sochthalern, verflächt bas Land fich gegen Norden in fo fanftem Abfall, bag fein Strom einen eigentlichen Bafferfall, sondern nur, wo er von einer Thalflache zur andern übergeht, noch Stromschnellen bilbet. Berg= züge, die flachen Thalbildungen umgrenzend, laufen nördlich, offlich und westlich, unübersehbare Steppenlander einschließend. Boch im Norden find diese ben größten Theil bes Jahres mit Schnee und Gis bedeckt, fublicher mit bunnen Balbungen bewachsen und Biehweiben barbietenb. Wie in allen Steppenlandern fehlt es bie und ba an fliegenbem Baffer, und falgige und fuße Seen wechseln mit einander; ja einer geht zuweilen in vie Natur ves andern über. In solchen Gegenden kann nur der wandernde Hirt, und an den Gebirgen und Strömen der Jäger und Fischer sich wohl besinden. Darum sucht man hier umsonst alte Städte, seste Wohnungen und dauerhafte Denk-mäler. Eine solche hervordringende Lebensart konnte sich hier nicht wohl aus Klima und Boden entwickeln. Der Hirt nimmt sein leichtes Gezelt mit sich sort, und der Jäger und Fischer graben ihre Wohnungen in die Erde, um sich gegen den Frost des Winters zu schüßen. Die Grabhügel welche hier zu einiger Bildung gelangte Horden als Denkmäler sür ihre Todten zustückließen, sind doch eigentlich nur Zeugen eines noch rohen Zustandes. Wo alte, seste Wohnungen in diesen Gegenden sich sinden, sind sie Zeugen einer eingewanderten Eultur.

#### Gudliche Abdachung.

Die Grenzen der süblichen Abdachung gegen Osten und Westen sind schon angegeben; gegen Süden bildet sie das, in großen Busen eindringende Südmeer, gegen Norden das Randzebirge des Mittellandes. Da die Gestaltung dieser Abdachung sür unsern Zweck sehr wichtig ist, und die älteste Geschichte der hier sich bildenden Völker durch dieselbe bedingt wird, müssen wir uns länger dabei verweilen. Die Natur selbst hat diese Abdachung wieder in vier Theile gesondert, die jeder einen eigenthümlichen, sür ihre Bewohner einslußreichen Charakter haben. Diese Theile sind 1) das nördlich vom Himavat und zum Theil in diesem Gebirge liegende Hochland, Tibet; 2) die östsliche Halbinsel; 3) die westliche Halbinsel und 4) das in der Mitte von allen liegende Gangesland. Wir müssen sie genauer betrachten.

1) Das Hochland nördlich vom Himavat. Südlich vom Grenzgebirge des Mittellandes, dessen Richtung und Gestaltung hier noch nicht bestimmt anzugeben ist, sindet sich, ahnlich dem hohen Altai in Norden, der Himavat, oder das Himalaya = Gesbirge 1), das höchste unter den bis jeht bekannten Gebirgen der

<sup>1)</sup> himavat, das Schneegebirge; himalana, das schneereiche Gebirge.

Erde. Der Himavat ist kein Gebirgszug im gewöhnlichen Sinne des Worts, sondern eine Gruppe von Gebirgszügen, die zwar eine größere Ausdehnung von Nordwesten gegen Südosten und Osten hat; aber die einzelnen Züge sind größtentheils durch tiese Sinschnitte getrennt, und streichen sast nach allen Weltgegenden, vorzüglich nach Osten. In der Mitte aller sindet sich eine länglich runde, von den höchsten Schneegebirgen der Welt steil umuserte Thaledene, das jehige Unde. Die Lage derselben ist so, daß sich ein Parallel unter 31° nördlicher Breite und ein Meridian unter 100° östlicher Länge so ziemlich in der Mitte derselben durchschneiden. Die Breite von Südwest gegen Nordost mag etwa sunszehn geographische Meilen betragen; die Länge von Nordwest gegen Südost ist noch nicht genau bekannt, doch wohl nicht unter dreißig geographische Meilen, und die Fläche übershaupt enthält also etwa vierhundert Quadratmeilen.

Wir hatten von dieser merkwürdigen Gegend früher nur höchst dürftige und unvollständige Nachrichten, bis neuerlich der Engländer Moorcraft durch seine Reise nach Unde '), ser= ner I. A. Hodgson durch seine Reise zur Entdeckung der Quellen des Ganges und Yumna 2), und Gerard durch Be= reisung des Thales des Sutledsch 3) so viel Licht darüber ver= breitet haben, daß die Gestaltung des Ganzen ziemlich richtig ausgesaßt werden kann.

Moorcraft's Nachrichten zusolge besteht der Boden von Unde aus angeschwemmten Schichten von Grand und Thon, hie und da von den herabstürzenden Bergwassern tief zerrissen, sonst im Ganzen eben und nur in der Mitte, wo der Sutledschsseinen Lauf hat, etwas eingesenkt; hie und da ragen Hügel von Granit hervor, von Quarzgängen durchsetzt und reich an Gold, wie der größte Theil des Bodens, aus dem es bloß durch Ausgraben und Wasschen gewonnen wird. Herrliche Weiden sinden

<sup>1)</sup> Asiatic Researches. Vol. XII. p. 375 etc.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. XIV. p. 60 etc.

Transactions of the geological Society. Second Series.
 No. X. p. 124.

fich viele, und Unde ift das Laterland ber feinsten Wolle, welche in Kaschmir verarbeitet wird; Baume und holzung überhaupt ift wenig zu finden. Gegen Guben bilbet ber hauptzug bes Himavat bie Grenze ber Ebene; gegen Norben und Often bas. mit ewigem Schnee bebeckte Rgilas-Gebirge, beffen Gipfel noch nicht gemeffen, aber schwerlich niedriger als bie bes himavat Gegen Often ichien bem Reisenben ber Kailas vollig in ben himavat überzugehen und fo bie Ebene zu begrenzen; im Beften entbedte er, obgleich fonberbar gerriffene Soben fich zeigten, keine Begrenzung ber Art; auch scheint hier bergleichen nicht vorhanden zu fein, sondern die Gebirgszüge zwischen den Stromthalern nach und nach aufzusteigen. Im Ganzen ift bie Flache von Unde im Often bober, und senkt fich nach und nach in Beften, bis die Berge wieber aufsteigen, berab. Often finden fich zwei nicht unbedeutende Geen, am offlichften ber Manasa, ober Manasarowar, ber in ber Mythologie ber Hindus fo berühmte See Brahmas. Bestlicher und nicht weit von diesem findet sich der etwas größere Ravanhrad, d. i. der See bes Ravana, bes berühmten Riefenkönigs. Der lettere ift die Hauptquelle des Sutledsch, indem er mehrere vom Kailas herabstromende Bergwasser, und unter biefen auch ben beruhm= ten, von Siwas Scheitel herabsturgenden Ganges, b. i. Aluf. Die vom himavat nach Unde fließenden Gemaffer scheinen geringer ju fein, weil bies Gebirge ber Geftaltung feiner Abbachungen wegen, feine meisten Quellen gegen Guben Mus bem Manafa konnte ber Reifende keinen Ausfluß gegen Beften entbeden, obgleich ein Augenzeuge behauptete, einen folchen gesehen zu haben. Undere Augenzeugen verficher= ten: biefer Ausfluß fei allerdings vorhanden gemefen, aber feit acht Sabren verschwunden. Wahrscheinlich fand er seit langerer Zeit nur noch bei hobem Wasserstande ftatt; benn daß biese Seen an Baffermaffe verlieren, scheint kaum ju bezweifeln ju fein, ba wohl eben die Ursachen hier flattfinden, wie auf dem Mittellande Asiens überhaupt; auch fand Moorcraft hie und da an ben hohen, fleinigen Ufern bes Gees niedrige Sanbflachen, welche das Waffer verlaffen zu haben scheint.

Man wird bei biefer Beschaffenheit ber Seen in Unde unwillkurlich an eine alte Mythe ber Hindus erinnert, welche ber Ramayana erzählt 1). Als Ganga — hier überhaupt bas un= ter ben Schneelagern ber Gebirge hervorbrechenbe Baffer von Siwas Saupte herabfturzte, leitete er fie in ben See Bindu, und aus biefem - bem Bufen ber Ganga - entsprangen nun fieben Gangas, b. i. Strome. Drei fließen gegen Often; biefe Gegend ift uns noch febr unbefannt, boch muß hier, wie gleich gezeigt werden wird, an den Brahmputra und Saranu gebacht werben; brei fließen gegen Westen, und unter biefen wird ber Sindhu (Indus) genannt. Der Labak führt in feinem obern Laufe diesen Namen nicht, und es ist hochst mahrscheinlich, baß ber eigentliche Sind, welcher bei Dras, als ber ftarkere Strom ben Ladak aufnimmt 2), zwischen bem Ladak und Sutledsch in Unde entspringt, und gleich ihnen die hohen Randgebirge burch-Wir konnen unter biefen brei Fluffen mit bochfter Wahrscheinlichkeit den Ladak, Sind und Sutledsch verstehen; ber siebente Fluß ift ber bekannte Ganges. Benn fruhere Ausleger unter diesen fieben Fluffen an die Sauptstrome in China. Gran ober gar Sibirien bachten, fo fchreiben fie ben Sinbus zu ber Zeit da ihre Mythen sich bilbeten, eine Landerkenntniß zu, die sie gewiß nicht hatten. Bergleicht man aber diese Sage vom See Vindu, und ben zu erkennenden Stromen welche aus ihm entsprungen sein follen, mit ber Beschaffenheit bes angeschwemm= ten Bobens in Unde, und ber fich noch jetzt verkleinernben nur noch die tiefften Ginfenkungen fullenden Geen, von benen mahr= scheinlich gegen Westen sich noch mehrere finden; so kann man fich ber Ueberzeugung schwerlich erwehren: bag in ben Urzeiten hier ein bedeutenber See vorhanden mar, aus bem viele bas Randgebirg burchschneibende Strome ihren Ursprung nahmen.

Gegen Westen hat ber Manasa jett keine Ausstüsse, bas

<sup>1)</sup> Ramayuna of Valmiki, in the original Sungskrit etc. by Carey and Marshman. Vol. I. p. 394 etc.

<sup>2)</sup> Geschichte ber englischen Gesandtschaft an ben hof von Kabul; von Elphingstone. Weimar, 1817. B. 2. S. 539. u. s. w.

ist burch Moorcraft's Untersuchungen entschieden; zu den östlichen und südöstlichen Usern gelangte der Reisende aber nicht. Iwar schien ihm das Gebirge hier geschlossen, doch weiß jeder der hohe, gebirgige Gegenden kennt, wie leicht schmale Einschnitte und Stromthaler sich dem Auge entziehen, selbst wenn man sich in ihrer Nähe besindet, und so scheint hier die Untersuchung noch keineswegs geschlossen zu sein.

Der Ramavana, eine bier nicht zu verachtende Quelle, behauptet: ber Sarapu (Deva) entspringe aus bem Manasa 1). Den Rachrichten zufolge welche Turner in Tibet einzog. entspringt ber Brahmputra gleichfalls aus bem Manasa 2). Wir geben gern zu, daß wegen ber hohen Berehrung in welcher biefer See ftand und noch fteht, manche Unwohner eines, aus ber Gegend besselben herfließenben, selbst als heilig verehrten Stromes, seine Quelle ohne weitere Untersuchung in ben See legen werben; allein die Gegend in Oft und Guboft bes Manafa muß erft genauer untersucht werben, ebe barüber mit Bewifibeit entschieden werden kann. Die Erzählung eines Sindupilgers welche Dunfan mittheilt, verdient hier wohl beachtet zu werben. Der Mann war ziemlich gebilbet, und erwarb burch seine Erzählung bas volle Vertrauen bes Englanbers. Er hatte ungeheure Reisen gemacht, war in Arabien, ja sogar in Moskau gewesen, und so weit man seiner Reise burch andere Nachrichten folgen kann, find feine Angaben richtig, bis auf bie Bahl ber Tagereisen von einem Ort zum andern, in welchen fichtbare Grrthumer vorfallen. Er pilgerte rund um ben See Manafa, welcher fechs Tagereifen im Umfange haben foll; zwanzig bis funf und zwanzig Betotte finden fich an feinen Ufern, für bie Pilger errichtet. Die Tempel welche Moorcraft fab, gehoren unftreitig in biefe Bahl. Diefer Pilger be= . hauptete brei Ausflusse bes Gees gefunden zu haben, einen nordofflich, ben Brahmputra; einen fubofflich, ben Saranu,

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 268.

<sup>2)</sup> Ambassade au Tibet. Paris, 1800. T. II. p. 70.

und einen südwestlich, den er Satrudra, oder Satudra (Sutledsch) nannte. Dies ware nun der Westsluß, der nach Moorcraft's Erzählung vor acht Sahren verschwunden sein soll; der
freilich nur in den Ravanhra hätte fallen können, aber doch
der östlichste Quellstrom des Sutledsch gewesen ware. Es zeugt
für die Wahrheitsliede des Vilgers, daß er nicht auch den Ganges hier gesunden haben wollte, obgleich die allgemeine Sage
der Brahmanen ihn gleichfalls aus diesem See entspringen läßt.
Das Wunderbare, das er von dem Siwa-Ganges erzählt —
den Moorcraft passiren mußte — bezeichnet er richtig durch den
Jusatz: die Leute sagen 1).

Die Meinung ber Brahmanen, bag ber Ganges aus bem Manafa entspringe, ift sowohl burch Moorcraft's Untersuchung, als die Aussage bes Pilgers widerlegt, auch scheinen überhaupt hier nur Difverftandnisse obzuwalten, ba Ganges Kluf überhaupt bedeutet, und ber Saranu-Ganga mit bem Dichanavi-Ganga wohl verwechselt werden konnte. Allein den Nachrichten zufolge welche Sodgson über ben obern Lauf bes Ganges mittheilt, erhalt bie Untersuchung eine gang andere Richtung. Als diefer Reisende an die Stelle kam wo in dem hoben Schneegebirge ber Bhagirati und Dichanavi sich einigen, schien ihm ber lettere ber größere und eigentliche Hauptfluß zu sein 2), ba er aber ben Bhagirati fur ben beiligen Strom hielt, verfolgte er biesen bis jum Schneelager, unter welchem er hervortritt. Diese Borftellung von dem Bhagirati, als dem beiligern Strom und dem eigentlichen Ganges, beruht aber auf einem Srrthume. Die verehrten Namen: Bhagirati und Dichanavi gehören ursprunglich nicht diesem ober jenem Quellstrome, sondern bem gangen vereinigten Strome bis ju feiner Munbung ins Reer an, wie im Ramayana ausbrucklich, bei ber Mythe von ber beibe Ramen abgeleitet werden, bemerkt wird 3). 3m untern und mittlern Lauf haben fich beibe Benennungen verloren, und

f.

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XIV. p. 37 etc.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. XIV. p. 90.

<sup>3)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 399, 401.

im obern ist jede einem besondern Quellstrome eigenthumlich geworden. Man eignet dabei dem kleinern Bhagirati zu, was von dem großen, heiligen Strome überhaupt in den Mythen gesagt wird, und wallsahrtet jetzt fast nur zu diesem, da man zu den Quellen des Dschanavi nur mit großen Kosten und Gefahr gelangen kann.

Hodgson erfuhr von einem ihn begleitenden und zu Gangotri wohnenden Brahman, von dem obern Lauf des Dichanavi folgende Umftande: Der Kluß behalt den Lauf. ben man bei ber Bereinigung fab, und ber fast von Rorben, boch etwas westlich berkam, aufwarts vier Tagereisen bei. bann wende fich ber Lauf und komme von Nordoft her; man habe bann die hohen Schneeberge gur rechten Sand, ber Rluß habe noch bieselbe Starke und komme burch minder hobe, schneefreie Berge aus Tibet ber; man erreiche bann balb bie erfte chinesische Stadt, wo ber Boll entrichtet werbe. Der Weg burch bas hohe Gebirge sei außerft beschwertich, boch werde er jahrlich von einigen hundert Menschen besucht, welche nach diesem Theile von Tibet Sandel treiben und ihre Baa= ren auf Schaafe laben 1). Die Erzählung hat innere Bahr= scheinlichkeit, und wird burch altere Zeugniffe bestätigt. Die Quellen bes Dichanavi, und folglich bes Ganges überhaupt, liegen gleichfalls in Unde, nur westlich von Moorcraft's Bege. 5. T. Colebrooke ift in feiner fonft trefflichen Abhandlung über die Quellen bes Ganges 2) allerdings anderer Meinung. Mit Recht verwirft er die fruhere Annahme, die den Ladak jum obern Ganges macht; aber er kannte ben mahren Lauf bes Ganges, burch Raper, nur bis Gangotri, und bie burch Hodgson's Rachrichten veranderte Ansicht von bem obern Lauf bes Dichanavi war ihm noch unbekannt. Die altere Un= gabe der Jesuiten, welche Colebrooke bestreitet, daß der Gan= ges in Tibet entspringe, zuerft gegen Westen fließe, bann sich gegen Guben wende, scheint ganz gegrundet zu fein, und

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XIV. p. 91.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. XI. p. 429 etc.

nur verwechselten Europäer hier ben Ladak mit dem Ganges, weil sie das Thal von Unde noch nicht kannten.

Um eine etwas genauere Beschreibung ber Alache von Unde, und ben, biefelbe umufernden Gebirgen zu geben, wollen wir einen furzen Auszug aus Moorcraft's Tagebuche mittbei= len. Er war mit feinen Begleitern bas raube Thal bes Makananda aufwarts gezogen. Die Quellen biefes Kluffes liegen füblich am Himavat, und zum Theil am Kamme beffel-Der Neitei : Paß gestattet hier einen Beg nach Unde ber mit Ochsen zu paffiren ift, und ben britten Juli fliegen bie Reisenden über diesen Pag, auf die Ebene von Unde berab. Sie überfahen von hier die gange Breite ber Rlache bis jum Auße des Kailas = Gebirgs; vor demfelben, und gleichlaufend bamit, erhoben sich wellenformige Hügelreihen, welche gleich Bruftwehren ftufenformig aufftiegen. Sinter benfelben, nabe an ben hochften Gipfeln bes Kailas, schienen die Gebirge einen Winkel zu bilben; dies scheint die Deffnung bes Thales bes Ladak zu fein, welches die Reisenden nachher besuchten. Die Flache behnte sich bis zu jenen Sugelreihen am Fuße bes Hochgebirgs aus, beffen furchtbare Gipfel und Seiten mit Schnee bedeckt waren. Sudwestlich entbeckte man die Berge von Baschar, in, ober an welchen sich mahrscheinlich die Quellen des Dichanavi befinden. Gegen Nordweft, in einer Ent= fernung von etwa zwei englischen Meilen zeigte sich ber Un= blid eines außerordentlich zerriffenen Grundes. Hervorragun= aen von verschiedener Geftalt und Große glichen Pyramiben, ober Trummern von alten Burgen, Festungen und Saulen, bunt burch einander. Gewässer scheinen hier ben Boben, ober ein lockeres Gestein gewaltig zerriffen zu haben; vielleicht fin= ben in biesen Gegenden fich bie Quellen bes Sind. Daba. bie erfte chinefische Stadt, lag eine Stunde von hier; ber Beg führte über eine mit Grand bebeckte Rlache, bie und ba fab man etwas Gras, fleines Gestrauch und eine Art Immergrun, und ber Boden war häufig burch tiefe Rinnfale ber Bergwaffer zerriffen. In ber Stadt Daba blieben fie bis aum awolften Juli. Fahrenheit's Thermometer wechfelte bei

Sonnenaufgange zwischen 42° und 54°. Die Gegend um bie Stadt war hugelig, boch wie es scheint, nur burch bie Birfung ber Bemaffer, an beren fteilen Ufern man bie Schichten erkennen konnte, aus benen ber Boben besteht, als Grand, Thon, Sand u. f. w. Den breizehnten Juli kamen fie gegen bie Mitte ber Rlache, in die Nahe bes Sutlebsch; bas Thermometer zeigte fruh 56°. Man fam balb über steinige Gbenen und tiefe Alugrinnen, überall wurde Gold gewaschen; man grub ben Boben bazu auf, und bie Graben fullten fich nachber mit brakischem Baffer. Den vierzehnten naberten fie sich bem Kailas; bas Thermometer zeigte fruh 52°. Sie kamen über eine Flache bie fo ftark mit Salg - bas fie fur Soba hielten - geschwängert war, baß ber Boben unter ihren Fußen knifterte. Den funfzehnten Juli zeigte bas Thermometer fruh nur 41°; fie kamen balb über ein Schneelager, bas eine Wasserrinne ausfüllte. Um Tage thauete hier bas Eis auf, in ber Nacht fror es aufs neue. Run flieg man allmalig aufwarts und befand sich bald auf einer schonen Ebene, die etwa anderthalb englische Meilen breit war. jeber Seite lief eine Reibe Berge bin; bie zur Linken waren mit Schnee bebeckt, und beibe bilbeten einen Pag von brei englischen Meilen. Offenbar befanden die Reisenden sich hier auf ber Stufe, die ihnen von fern einer Bruftwehr abnlich Sie kamen in biesem Pag über zwei Schneelager, zwei Gletscherbache, und fliegen an einem Seitenfluß bes Labat in einem schneevollen Thale berab.

Der Ladak, an welchem Ghertope liegt, wo ber chinesische Statthalter von Unde sich aufhalt, sließt von hier gerade
gegen Norden, wendet sich dann weiterhin gegen Besten.
Bon Ghertope kehrten die Reisenden zurück, um zu den Usern
des Manasa zu gelangen, wo die seinste Bolle gewonnen
wird, von der nähere Nachrichten einzuziehen, und wo möglich mit den Bewohnern jener Gegend Handelsverbindungen
einzugehen, der eigentliche Iweck von Moorcraft's Reise war.
Sie solgten nun dem Hauptstrome des Ladak, der zwischen
den Ausläufern des Kailas von Osten herkommt. Sie brauch-

ten sieben Tage bis zur Wasserscheidung zwischen dem Ladak und Sutledsch, die aber so wenig Schwierigkeiten darbot, wie die vorige. Wie dort, lag sie auf einer schönen Ebene, wo viele wilde Pferde weideten. Bon hier ging die Reise zwischen dem hohen Kailas und Ravanhrad zu den Usern des Manasa. Die Fläche von Unde dietet einen rauhen, wenig fruchtbaren, und nur als Weide zu benutzenden Boden dar. Wir mussen num noch die Gebirge näher betrachten, welche umher ziehen.

Es ift geologisch merkwurdig, daß biefe hohe Thatflache eigentlich von dem Kamme der fie umgebenden Gebirge begrenzt wird, ausgenommen gegen Beften, wo bie Buge nach und nach aufzusteigen scheinen; aber auch ber bobe Kamm biefer Gebirge ift von ber Flache aus fast in allen Richtun= gen burch tiefe Stromthaler burchschnitten. Das hochstmerk: würdige Kailasgebirge kennen wir nur fehr wenig. Rur ein tiefer Einschnitt burch baffelbe ift uns genauer bekannt, bas Thal bes Ladak, welches von Chertope an gerade gegen Norben lauft, bann fich gegen Weften herumschwingt. Wie fich bie Ausläufer bes Kailas von Unde und dem Thale bes Labak gegen Rorben und Often verhalten, ift noch febr unbe-Weiter gegen Nordost kommen bobe Gebirgszüge zum Borfchein, Thalbilbungen umfchließenb, beren Binnengewäffer theils ihre Umuferung burchbrochen haben, und ben großen Stromen ber oftlichen Salbinfel zueilen, theils noch geschloffen find, und bedeutende Geen bilben, wie ben Terfiri, Dukas u. f. w. In biesen Rundgebirgen vereinigt fich bas von Suben herauf fleigende Grenggebirge mit bem Randgebirge bes Mittellandes, so, daß biefe Thalbildungen auf die offliche Abbachung vortreten, und bas Sochland um ben Koto = See und die Quellen der beiden Sauptstrome Chinas bilben. 3wifchen biefen-vom Railas ausgehenden Bugen und ber Rette bes himavat, erstreckt fich von Unde gegen Often bas große Thal bes Brahmputra, oder Groß-Tibet. Dieses Thal scheint gleichfalls in frühern Zeiten ein großer Gee gewesen zu fein. ber endlich seinen Damm burchbrach und so ben Lauf bes Brahmputra bilbete. Noch lebt in Tibet die Erinnerung an diese Begebenheit, und noch verehrt man besonders die Gotts heit, der man diesen Absluß der Gewässer verdankte 1).

Gegen Nordwest, über das rechte User des Ladak hin, hat die Gegend eine ganz ähnliche Bildung; doch scheinen die umsschließenden Gebirge höher, mehr mit ewigem Schnee bedeckt, und die hohen Thalstächen, welche auf die westliche Abdachung vortreten, ungleich größer zu sein als in Osten. Die Randzebirge sind hier alle durchbrochen, und die Gewässer sließen dem Indus, dem Orus, oder von Pamer her, dem Sarartes zu. Der große Länderstrich zwischen dem Koko-See, dem Kailas, der Hochebene Pamer und dem Randgebirge des Mittellandes, gleicht noch einer unbekannten Insel, deren Kussen wir ziemlich kennen, deren Inneres aber nur wenige von serne gesehen haben.

Um linken Ufer bes Labak ftreicht ein Gebirgszug bin, ber von Norden gegen Beften fich herumschwingt, und ben ganzen Lauf bes Labak bestimmt. Dieser Bug, ben Moorcraft in ber letten Salfte bes Juli mit Schnee bebeckt fand, muß bis in bie Gegend ber Stadt Labak fich erftreden. Da cartnen berichtet, daß Kausseute von Labak noch fünf und zwanzig Tagereifen ben Fluß aufwarts geben, um von einem Orte, ben er Rodak nennt, feine Wolle nach Kaschmir zu bringen; ber Fluß laufe aber burch ein so raubes, bergiges gand, daß die Wolle auf Schaafen und Ziegen fortgeschafft werben musse 2). Moorcraft liegt Ladak zehn bis zwolf Tagereisen von Ghertope ben Fluß abwarts; von Ghertope bis zu den Ufern bes Da= nafa, wo die feinste Bolle gewonnen wird, brauchte der Reifende dreizehn Tage; welches mit Macartnen's Angaben ziem= lich übereintrifft, ba das Rodak noch weiter gegen Often liegen Moorcraft begegnete auf Diesem Wege mehreren Bugen von Schaafen und Ziegen, welche mit Wolle belaben ben Strom

<sup>1)</sup> Ambassade au Tibet. T. I. p. 336, 337.

<sup>2)</sup> Macartney's Bemerkungen zu der Charte bei Chphingstone's Reise nach Kabul. Siehe diese Reise, B. 1. S. 542.

abwarts gingen. Die Gebirge zwischen bem linken Ufer bes Labat und bem rechten bes Sind, geboren zu ben unbekannteften; erft weiter gegen Beften treffen wir auf fichere Nachrich: ten, wo im Thale bes Sutlebich die chinefische Grenze beginnt. Der Alug befindet fich bier ichon zwischen febr hoben mit emigem Schnee bebeckten Gebirgen. Wie biefe vom rechten Ufer bes Fluffes ab, mit ben Gebirgen am linken Ufer bes Sind in Berbindung fteben, ift vollig unbekannt. Der Punkt, bis wohin Gerard vordrang, unterhalb ber chinefischen Stadt Upfang, ift hochst merkwurdig, weil hier von Norden her ber Tichongo=Fluß in ben Gutlebich fallt. Die Schneegebirge welche das Thal des Tschongo bilben find außerordentlich hoch: in bem Winkel awischen bem rechten Ufer bes Gutlebich und bem linken bes Tichongo, maß Gerard eine Schneespite von 22,000 Fuß Sohe. Ueber ben Quellen bes Tichongo muffen beibe, das Thal beffelben bilbende Buge fich einigen, und eine große Sohe bilben, von der mahrscheinlich die große Kette bes Kentais und ber Zug auslaufen, ber fublich Kaschmir umschließt. Das herrliche Thal von Kaschmir war in ben frühesten Zeiten ein See wie Libet, und fo wie bort, hat fich auch bier bie Erinnerung an ben Abfluß ber Gemaffer erhalten 1).

Der Gebirgszug am linken User bes Sutledsch beginnt beim Durchbruch bes Dschanavi, und bildet einen Bogen gegen Mordwest, dann gegen Westen und endlich ganz gegen Süben herum, die Gebiete des Sutledsch und Yumna von einander trennend. Er gehört zu den mächtigsten Zügen des Himavat; in ihm erhebt sich, fast der Bereinigung des Tschongo mit dem Sutledsch gegenüber, der Yumnatri, zu einer Höhe von 26,000 Fuß. Bon dieser Höhe, an welcher der Yumna entspringt, läust noch ein hoher Zug, sich von Südwest gegen Süden und Südost herumbiegend, der den Yumna vom Ganges trennt. Bon dem Thale des Dschanavi östlich, streicht an der Grenze von Unde der hohe Himavat, die der Kailas sich ihm nahet, und Unde von dem östlichen Tibet trennt, und wahrscheinlich

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 164.

ber Saranu ben Kamm noch einmal burchbricht. Gegen Guben laufen hier eine Menge Arme vom hauptzuge aus. Beiter gegen Often wird bas hauptgebirge immer bober, bis es über ben Quellen bes Salagrami ober Gundaf ben hochsten bis jest bekannten Punkt ber Erde, im Dhamala = Giri über 27.000 Fuß erreicht 1). Bom Dhamala : Giri an gegen Often anbert bas Gebirge feine Richtung und behnt sich zulett burch zehn Langengrade gerade gegen Often aus. Anfänglich behalten bie Ausläufer noch biefelbe füdliche Richtung; weiterhin aber nimmt bas Gebirge eine gang veranderte Geffalt an; schon Napal, feiner ganzen Bilbung nach ein bloggelegter Seegrund, ift burch einen rauben Gebirgszug, ber von Nordweft gegen Gudoft ftreicht, von bem niebrigen Flachlande getrennt, eben fo Butan. Den Strich von Butan bis Tibet kennen wir burch Turner's Reise genauer. Das Gebirge, sich wild burchkreuzende Buge bilbend, ift bedeutend niedriger als in Weften, und felbft auf ber Sohe der Bafferscheidung traf man in ber Mitte bes Geptembers noch keinen Schnee. So balb ber Reisende gegen Norden herabstieg. kam er von einer Thalbildung in die anbere, über balb mehr bald minder ausgebehnte Rlachen, nicht felten von nachten Felswanden umgeben; einige hatten in ihren tiefften Einsenkungen noch bedeutende Seen, andere waren vollig troden. Dag Tibet im Ganzen biefelbe Beschaffenheit barbietet, haben wir ichon bemerkt. Beiter gegen Often ichei= nen die Gebirge noch niedriger ju werden; nur ein Bug, neben bem Turner binreifte und ber von Guben gegen Rorben ftrich. war mit Schnee bebeckt 2). Wir haben uns bei biefem mitt= lern Sochlande etwas lange verweilt, doch mag bie Wichtig= keit desselben für die alteste Geschichte bies entschulbigen.

### Deftliche Salbinfel.

Die oftliche Halbinsel besteht aus lauter großen oben an, ober schon nördlich über Tibet beginnenden Thalern; oben von

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XII. p. 266. etc.

<sup>2)</sup> Ambassade au Tibet, T. I. p. 304.

hohen Gebirgen umengt, gegen Süden sich erweiternd, und endlich in große Flachländer sich ausbreitend. Die Rord = und Ostgrenzen sind schon bestimmt, sie sind zugleich so schwer zu übersteigende Bölkergrenzen, daß die Wuth der mongolischen Eroberer sich hier brach, und von China her eingedrungene Heere bald vernichtet wurden. Gegen Westen bildet der Brahmputra die Grenze, doch oben wo er von Tibet aus die Gebirge durchebricht, kann man die Stromthäler, deren Gewässer in östlicher Richtung ihm zusließen, auch zu dieser Halbinsel rechnen. Diese Westgrenze ist eben so Völkergrenze und gewährt gegen gewaltsame Angrisse einen starken Schuß. Selbst die eroberungs = und blutdurstigen Heere der Nachsolger Timur's, sanden an den Usern des Brahmputra, wenn sie ihn überschritten, ihr Grad.

Der Charafter biefer Salbinfel besteht in einer großarti= gen Einformigkeit. Die gewaltigen Strome Rambabicha, Denam, Frababby u. f. w. richten ihren Lauf fast gerade von Norden gegen Guben; zwischen ihnen liegen Gebirgszüge, bie, wenn sie auch zuweilen ihre Richtung etwas andern, Arme aussenden ober sich unterbrechen, doch im Ganzen benfelben Strich behaupten. Das ganze Land besteht baber fast aus lauter einformigen, in Guben als flache, niedrige gander fich ausbreitenden Stromthalern, mit hie und ba, vorzüglich in Norben fie trennenden Gebirgen. Auf den fruchtbaren Cbenen, an ben Ufern ber berrlichsten Strome, mußten balb Bolfer fich sammeln, und selbstftandige Reiche bilben; ohne Auffoberung nach Außen erobernde Zuge zu umternehmen, ohne Furcht von Außen angegriffen zu werden. In den größern Gebirgen, welche zwischen den Interessen der Thalvolker hinlaufen, konn: ten leicht einzelne Stamme fich in Freiheit erhalten, ein unab= hangiges Berg = und Sagerleben fortseten, ohne an der fort= schreitenben Bilbung ihrer Rachbarn Theil zu nehmen. Bas bier aus bem Charakter bes Landes als wahrscheinlich fur feine Bewohner abgeleitet ift, zeigt die Geschichte als wirklich.

## Beftliche Salbinfel.

Die westliche Salbinsel hat einen entgegengesetzen Cha-

rakter. Allerbings bietet bas obere Gebiet bes Inbus einen Flachenraum bar, wo große Bolfer fich bilben und festseben konnen, aber von hier, weiter nach Guben, wird alles anders. Der gewaltige Gebirgszug welcher ben Gutlebich vom Humna trennt, wird schnell, ba er fich gegen Guben wendet, niebrig, theilt fich in mehrere Bergzüge von geringer Sobe, welche gro-Bere und kleinere, doch flache Thalbilbungen einschließen. Beftlich und nordwestlich von hier, wo jest die große furchtbare Bufte fich ausbehnt, welche Elphinaftone auf feiner Reife nach Kabul beschrieben bat, reichte in ben Urzeiten bas Meer so weit herauf, daß es die Fluffe Gutlebsch und Indus einzeln aufnahm und Kutsch und Guzerat als Insel erschien, wie es in ber Regenzeit noch jett ift. Die höher liegenden flachen Thalbilbungen zeigen fich gleichfalls zum Theil als Boben früherer Landseen, aus welchen bie und ba einzelne, oben platte Berge als ehemalige Infeln ober Salbinfeln, oft von großer Ausbehnung, bervorragen. Der Charafter biefer Gegend ift, nach ber Befchreibung Frafer's, in feiner Reife von Delhi nach Bomban, und Samilton's Reife zu ben Diamantgruben gu Panna, nicht zu verfennen. Es konnte bier also nicht schwer sein, die Buftrome bes Yumna mit benen bes Sutlebich burch Kanale zu verbinden, wie wirklich gescheben ift 1). Doch balb steigen im Bindhya die Berge wieder empor und bilben eine rauhe verworrene Gebirgsgruppe. Der hochfte Punkt berfelben scheint zwischen ben Quellen bes Saone und Rerbuddha zu liegen. Auf einer kleinen Gebirgeflache thronte bier vor= mals, so erzählt die indische Drythe, die Gottin des Rerbubbha; ba kam ber Saone und warb um fie. Die Gottin schickte ihm eine Apsara (Nymphe) entgegen, um Nachricht von ihm einzuziehen; diese fab den Schonen Gott und verliebte fich in ihn; sie gefiel ihm gleichfalls, und mit Schuld beladen kamen beibe in die Gegenwart ber Gottin. Erzurnt flurzte biefe ben

<sup>1)</sup> Transactions of the geological Society. Second Series. Vol. I. Part I. p. 124. — vergliden mit: Edinburgh philosophical Journal, June 1819. p. 49. etc.

ungetreuen Gott gegen Nordoft von bem Gipfel herab, wo er noch jest feinen rauben Pfad zur Ganga fucht; auch bie treulofe Dienerin wurde herabgestoffen, wo fie als ein kleiner Bach bie Bibe verläßt und bem Saone nacheilt; bann fturzte bie Gottin fich felbft in ber entgegengesetten Richtung herab, und ftromt mit ihren gewaltigen Fluten jum Bestmeere. rere bobe Buge laufen von bier gegen Weften und Guden, fleis nere und größere Thalbildungen umschließend. Der Hauptjug, in welchem die Wafferscheidung gegen Guden hinlauft, ftreicht nicht fern von ber Weftfufte. Durch biefe Bilbung bes rauhen Sochlandes Dechan, wo man, um von einer Thalflache zur andern zu kommen, immer hohe und gefährliche Paffe überfleigen muß, ift bas Land zerfluckelt und vereinzelt 1). Die Bestfufte ift burch Borfprunge bes Gebirges, und bie her= abstürzenden Bergftrome zerriffen. Auf der oftlichen Abda= chung ift gleichfalls bas Meer zu nahe, als bag hauptstrome fich bilben und ganberflachen entstehen, auf welchen große Reiche einer langen Dauer fich erfreuen konnten. Der Charakter biefer ganzen Salbinfel ift bie größte Mannichfaltigkeit obne Einbeit.

Daß diese Beschaffenheit bes Bodens auf die Verhältnisse seiner Bewohner einen großen Einsluß haben mußte, ist klar; sie werden zerstückelt wie ihr Boden, in kleinere Staaten sich sondern; und wenn auch ein Volk einmal sich herrschend über das Ganze verbreitet, wird doch der Mangel eines gemeinsamen Interesses die Spaltung wieder herbeisühren. Auch hier spiegelt sich die Geschichte der Volker, wie wir sie nachher werden kennen lernen, in den geographischen Verhältnissen ihres Landes ab.

### Das Gangesland.

Dieses, zwischen beiden Halbinseln gelegene, und gegen Norden durch den Hauptzug des Himavat begrenzte Land, hat einen ganz eigenthumlichen Charakter. Bon der Höhe jenes

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 57-169.

Gebirges stuft es sich gegen Suben immer mehr und mehr ab, bis es gegen ben Ganges und ben Meerbusen von Bengalen eine ausgebreitete, niedrige Fläche bildet. Eine Menge von Strömen rinnen vom Himavat in Thälern herab, welche gegen Sudost und Süden sich öffnen; fast eben so viele Thäler vom Bindhya her össnen sich gegen Nordost und Norden, aber alle einigen sich in einem Hauptthale, und alle ihre Gewässer in einem Hauptstrome, dem Ganges; die größtmögliche Mannichfaltigkeit ist hier zur Einheit verbunden. Die höchsten Gegenden der Welt, und die niedrigsten Flächen, brennendes, gemässigtes und kaltes Klima, die Erzeugnisse aller Zonen der Erde, alles sließt an den Usern des Ganges zusammen. Es konnte wohl nicht sehlen, daß ein Bolk, welches dies von der Natur so hoch begünstigte Land bewohnte, sich frühzeitig zu einer bebeutenden Stuse der Bildung und Nacht emporschwang.

So haben wir nun ein Bild vor Augen, nicht allein des großen Welttheils überhaupt, sondern des südlichen Theiles desselben, wo die ältesten Bolker unserer Geschichte sichtbar werden. Es wird sich in der Folge zeigen, wie viel die genauere Kenntniß dieser Länder, und des, sich im Ganzen immer gleichbleibenden Interesses das aus Grund und Boden entspringt; kurz des gesammten Schauplahes, auf welchem jene Bolker ihre Urgeschichte durchlebten, ihre frühesten Wanderungen begannen, Niederlassungen gründeten und mit Nachbarn kämpsten, auf das Verstehen ihrer alten, in das Kleid der Dichtung gehüllten Sagen hat. Die Dichtung scheint sich selbst von dem geschichtlichen Kern zu lösen, wenn man die Sage auf dem Standpunkte sessehalt, auf dem sie sich bildete.

Um das Hochland, auf welchem wir die Flache von Unde als einen merkwirdigen Mittelpunkt haben kennen gelernt, breiten sich in einem großen Kreise von Nordost, durch Suden bis Nordwest herum, immer niedriger werdende Lander, gleich einem großen Mantel aus, zusammenhangend und doch getrennt, und eben so sinden wir die Bewohner dieser Lander. Rach jener Hochfläche hin sich in wenige, verwandte Stämme zusammenziehend, nach dem Umkreise hin sich mehr ausbehnend, spaltend, trennend, und in abweichenden Gestalten und Bolks-

thumlichkeiten auftretend.

Seben wir auf die Bewohner der beschriebenen Sochlan= ber, so zerfallen fie in Bezug auf die Sprache in zwei große Sauptelaffen; die eine umfaßt die Bolfer welche einfylbige Sprachen reden, die andere die Bolfer welche mehrfolbige Spra-Die ersten herrschen im Often bes Belttheils, bie legtern in Beften, und fo wie jeder Salfte ein Sauptfprach= ftamm angehort, fo auch ein hauptmenschenftamm; bem Often ber kalmudische Stamm mit größtentheils einsulbigen Sprachen; bem Beften ber tautafifche Stamm mit mehrfylbigen Im Norden und auf dem Mittellande, noch mehr Sprachen. im Suben und vorzüglich auf ben Infeln welche fich in großen Rreifen um bas Festland herlagern, schlingen fich Sprachen und Stamme fonderbar burch einander. Len ben hat über biefen Gegenftand, in Bezug auf die oftliche Salbinfel und mehrere Infeln viel Licht verbreitet 1).

Ursprünglich war wohl alle Sprache einsylbig, und die zweisache Ausbildung derselben scheint von den beiden Wegen abzuhangen, welche möglich waren zu schreiben, d. i. andern seine Begriffe und Gedanken durch Zeichen mitzutheilen. Dies kann auf zweisache Weise geschehen; durch Begriffszeichen, ohne das Mittel der Sprache, und zweitens durch Bezeichnung der Sprache, durch Buchstaden, also durch das Mittel der Sprache. Im ersten Falle verliert die Sprache sehr an Werth, da die Sorgsalt von ihr abgezogen und auf die Schrift, als Zeichen des Begriffs, gewendet werden muß. Dieses Zeichen muß, ohne auf das, in der Rede ihm entsprechende Wort die mindeste Rücksicht zu nehmen, anders bestimmt, und nach gewissen Regeln abgeändert werden, wenn eine Abänderung, eine andere Bestimmung des Begriffs ausgedrückt werden soll; der Laut, als Zeichen des Begriffs in der Sprache wird dabei nicht beach-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. X. p. 158 etc.

tet, sondern die Abanderung bes Begriffs, welche burch Abanberung bes Zeichens mitgetheilt wirb, burch andere Worte ausgebruckt; bie Sprache bleibt baber einsplbig, und nur ber verschiedene Zon, ber auf ein Wort gelegt wird, zeigt bie verschiebenen Bebeutungen beffelben an; eine scharfe, bestimmte Bezeichnung ber Begriffe findet nur in ber Schrift ftatt. Da= her arten einsplbige Sprachen fo leicht in Dialekte, ja felbst in andere Sprachen aus; es liegt ja am Laut ober Worte wenig, fie mogen von einander abweichen wie fie wollen, in ber Schrift, als bem Beichen bes Begriffs, find alle wieder eins. Bang anders gestalten fich biefe Berhaltniffe auf bem zweiten Wege bes Schreibens. Nicht ber Begriff selbst ist der Gegen-stand besselben, sondern das Wort. Alle Abanderungen und verschiedenen Beranderungen bes Begriffs, welche auf bem erften Wege nicht am Worte, fonbern an bem schriftlichen Beichen bes Begriffs ausgebruckt murben, muffen hier burch Beranberung bes Borts felbst ausgebruckt werben; bie Sprache wird badurch von felbft mehrfolbig, weil ber bloge Umlaut, wenn er auch in ber Bezeichnung beibehalten wird, feineswegs auslangt. Die Sprache nimmt nun einen gang andern Rang ein, und wird das eigentliche Mittel ber geiftigen Bilbung überhaupt, bies ift bei ber einfplbigen Sprache aber vorzüglich bie Schrift, welcher fie felbst untergeordnet bleibt. Aehnlichfeiten ober Berwandtschaften zwischen ben beiben Sprachstam-men konnen sich nur in ber Bebeutung gleicher, ober ahnlicher Laute finden; und wenn auch biefe verschwunden waren, wurde kein Grund baraus hergenommen werden konnen, die urfprungliche Einheit beider Stamme zu bezweifeln.

Dieser Ansicht zusolge ware also die Entwickelung der Sprache, ob als einspldig oder mehrspldig, mit der Entstehung der Schrift, ob als Begriffszeichen oder Wortzeichen, im Grunde eins. Die einspldigen Sprachen blieben einspldig, weil die Völker welche sie redeten, sich der Begriffszeichen bedienten; die mehrspldigen Sprachen empfingen ihre Ausbildung durch die Buchstabenschrift. Die Gründe welche man dieser Ansicht entgegensehen kann, sind uns nicht unbekannt; doch

können wir auf diesen Gegenstand bier nicht weiter eingeben. Wir kennen altere und neuere noch lebende Bolker, welche mehrfylbige Sprachen reden, und doch die Buchftabenfchrift nicht fennen. Bare zu erweifen, daß diefe Bolfer urfprunglich nicht von mit Buchstaben fcreibenden Bolfern abstammten, ober folchen eine frühere Bilbung zu verdanken hatten, fo mare geschichtlich bargethan, woran ohnehin wohl niemand zweiselt: daß es moglich fei, daß ein Bolk feine Sprache auch ohne Buch= ftabenschrift mehrsplbig ausbilden konne; allein ber geschichtliche Beweis mochte hier schwer zu führen sein, und nicht alles mas geschichtlich moglich ift, ift auch wirklich. Gin Bolksstamm ber einmal eine mehrsplbige Sprache rebet, wird auch bann nicht mehr zur Ginfplbigfeit zurudfehren, wenn er bie Runft bes Schreibens verliert. Eben fo wenig geht ein Bolk, beffen Sprache einmal einfplbig ausgebildet ift, fofort zur Mehrsplbig= feit über, wenn es Buchftabenschrift annimmt. Das größte Beispiel bietet hier die arabische (und die verwandte hebraische) Sprache. Ihre Grammatik weiset klar auf einsplbige Ausbildung hin; doch werden fie, fo weit fie uns geschichtlich bekannt find, mit Buchstaben gefchrieben, obwohl ohne Bocale, und bie Sprachen haben baburch nur ein Sinneigen zu bem andern Stamme erhalten, bas fich gewiffermaßen als ein frembes Element in der Grammatik unterscheiden laßt. Gben bies laßt fich auch von den Maramas und andern Hinduchinesen beweifen. Der Laut lagt zuerft fich nur gefallen burch Buchftaben fest zu werden; die einfolbigen Laute bulben Bufammenfetjung und so ift der erfte Schritt gethan. Mehrfylbige Worte mischen fich unter die einfolbigen, und erhalten burch die Schrift bas Burgerrecht; bei ber Schrift burch Begriffsteichen find fie verloren, und bleiben ewig Fremdlinge 1).

Die Buchstabenschrift ist keine auf einmal gemachte Erfindung. Sie entwickelte sich aus wenigen rohen Anfangen, und brauchte unfehlbar eine lange Zeit, ehe sie ihre Vollendung

<sup>1)</sup> Man vergleiche: Ueber die Sprache und Weisheit der Indier; von Fr. Schlegel. S. 44 u. s. w.

erhielt. Sprache und Schrift mußten wechselsweise auseinanber wirken, und beide hingen von den Fortschritten des Geistes
überhaupt ab, dis er den Punkt erreicht hatte, wo er mit dem Mittel seiner Bildung, der Sprache, ins Klare kam. Daher
fällt die Erfindung der Buchstabenschrift in das Dunkel der Zeiten zurück; die Geschichte kann allenfalls bestimmen, wann
unter diesem oder jenem Volke der öffentliche Gebrauch der
Schrift begann, aber die Zeiten der allmäligen Entstehung und Ausbildung derselben, liegen außer ihrem Bereich. Die Aehnlichkeit in der Gestaltung der Buchstaben, gehört zu den Erscheinungen, welche nicht unwichtig für die Geschichte, aber auch
nicht unerklarlich sind. Kehren wir zu den Sprachen selbst
zurück.

Die Umwandlungen und Dialekte ber einsylbigen Spra= chen find uns fehr unbefannt, und ihre genauere Renntniß ift um fo schwieriger, ba fie in ber Schrift verschwinden, und im Munbe ber Sprechenden einem fortfließenden Strome gleichen. Die Grammatik biefer Bolker besteht vorzüglich in den Regeln ber Zeichenschreibekunft, und wird von biefer nur auf die Sprache zurud getragen. Daber vertritt die Flerion der Wurzel, fomobil beim Decliniren als Conjugiren, ein Borfeten ober Nachseten andrer Borte, welche für fich eine eigene Bedeutung haben, um baburch bas Berhaltniß bes Begriffes, ben bas Zeichen sichtbar macht, auszudrücken. Daß baburch allerdings nun eine Grammatik ber Sprache fich bilbet, geht aus ber Natur ber Sache hervor, aber auch, daß fie anfanglich hochst unbestimmt. und nur nach und nach fester werben kann, aber ber eigentlichen Grammatik in ber Schrift immer untergeordnet bleibt. Gang anders verhalt fich bies alles in ben mehrfylbigen Sprachen. Wenn Umwandlungen und Dialette fich auch im mundlichen Gebrauch ber Sprache entwickeln, wie bies nothwendig erfolgen muß, fo werben fie boch in der Schrift mit Buchftaben feftgehalten, und gewähren baburch unschätbare Urfunden für bie Geschichte ber Sprachen, und durch biefe fur bie Geschichte ber Menschen selbst. Go erfahren wir auf diesem Bege, bag bie mehrsplbige Ursprache auf ben sublichen und westlichen Sochlåndern, sich frühzeitig in vier Hauptbialekte theilte, welches nothwendig eine Theilung dieses Urvolks in vier Stamme, so wie vier verschiedene Wohnsitze derselben voraussetzt, denn nur unter diesen Bedingungen wird die Spaltung der Sprache be-

greiflich. Diese vier Dialekte find:

1) Zend. Der Sitz bes Stammes, welcher diesen Dialekt redete, war das westliche Hochland, von dem er in das
alte Iran herabstieg, sich als Baktrer, Meder und Perser ausbildete, und seine Sprache wieder in untergeordnete Dialekte
zerlegte. Doch lebte in allen das Zend als heilige Sprache in
seinen heiligen Schriften sort, wie noch jetzt unter den Parsen,
als Nachsommen jener alten Bolker. Als Bolkssprache scheint
sie vollig ausgestorben zu sein, wenn sie nicht unter einigen
Stämmen der Siaposchians in den Hochthalern des Hindukusch
noch lebendig ist 1).

2) Bali oder Pali; dieser Dialekt herrschte am Indus, von seinen Quellströmen bis zur Mündung herab; Multan war eine der ältesten Hauptstädte der Balikönige; die Sprache verbreitete sich auf der westlichen Halbinsel die Ceilon hin, und auf dem Hochlande derselben in dem alten Magadha, daher sie auch die Sprache von Magadha genannt wird. Teht lebt sie noch in den heiligen Büchern der Buddhissen, und hat sich durch diese auch über die ganze östliche Halbinsel verbreitet, hat eine Buchstabenschrift dahin gebracht und auf die einsylbi-

gen Sprachen jener Bolfer bedeutend eingewirkt.

3) Prakrit; dieser Dialekt scheint sich zwischen den Pali und Sanskrit redenden Bolkern gebildet zu haben; mehrere Schriften der Oschainas sind in diesem Dialekt abgesaßt. Die Brahmanen gebrauchen die Benennung Prakrit aber oft in einem sehr ausgedehnten Sinne, indem sie alle von dem Sanstrit abweichenden Dialekte, selbst das Bali darunter begreisen 2).

<sup>1)</sup> Geschichte ber engl. Gesandtschaft an den hof zu Kabul von Elphingstone. B. 2. S. 321 u. s. w. verglichen mit: Beiträge zur Atterthumskunde, von Rhobe. Heft 1. S. 117. u. s. w.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 199. etc.

4) Sanskrit; die alte Sprache in Ariaverta und jetzt die heilige Sprache der Brahmanen, in welcher ihre gesammte Literatur verfaßt ist, und die als gelehrte Sprache noch fortlebt.

Die Untersuchung, welcher von biesen Dialekten ber altefte fei, kann zu keinem genügenden Resultat führen, ba keiner als Ursprache betrachtet werden kamn. Das Sanskrit scheint allerbings mehrere Formen zu befiten, welche in ben übrigen (bem Bali und Prakrit, bas Zend ift noch fast ganz unbekannt,) zerftreut zu finden find, und manche Sprachforscher glauben baber in ihm die Ursprache felbst zu finden; allein es kann bies auch anders erklart werben. Das Sanskrit ift ber ausgebilbetfte Dialekt von allen - was fein Name schon anzeigt 1), und baber find in ihm alle Formen entwickelt, bie im Geift und Wefen ber Ursprache überhaupt möglich waren, was nur eine langere und hohere Ausbildung, nicht aber ein hoheres Alter beweift. Colebrooke fagt fehr richtig vom Sanskrit: "es entsprang augenscheinlich aus einer Ursprache, welche nach und nach in verschiedenen Klimaten fich anderte, in Indien Sansfrit, in Perfien Pahlavi und an ben Ufern bes Mittelmeers Griechisch wurde" 2). Die Berwandschaft der vier Dialekte felbst, hat Lenden außer allen Zweifel gesett 3).

Sehen wir auf die geographische Lage der Wohnsite der Bölker, welche diese Dialekte redeten, so bilden sie eine Reihe, in welcher gegen Nordwest das Zend, gegen Sudost das Sanskrit die Endpunkte bilden; Bali und Prakrit liegen in der Mitte, und wahrscheinlich werden die Dialekte selbst, wenn wir sie genauer kennen werden, eine entsprechende Reihe darsstellen, wobei die mittelsten Glieder jedoch, wie die geographische Lage es erwarten läst, dem Sanskrit näher als dem

<sup>1)</sup> Sanskrita ift bas particip. pass. von einem zusammengesegeten Zeitwort, der praep. sam und dem verb. kri; buchstäblich: geziert, und in Bezug auf die Sprache: geglättet, ausgebildet.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 200.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. X. p. 283. 284.

Bend stehen werben. Die genauere Zusammenstellung und Ordnung der Sprachen nach der geographischen Lage der Bohnsige der Hauptvölker auf der östlichen Haldinsel, liegt vor-

jest außer unserm 3wecke.

Wir baben schon oben erwähnt, daß die einsulbigen Spraden porzuglich bem Often und bem kalmudischen Stamme eis gen find; bagegen bie mehrfolbigen Sprachen bem Beften und bem tautafischen Menschenftamme angehören. Wenn wir jest auf bas Berhaltniß biefer Stamme gegen einander und ihren Uriprung einige Blicke werfen, fo muffen wir voraus erklaren, baß wir barauf in Bezug auf unsere gegenwartige Untersuchung wenig Werth legen. Der Gegenstand scheint überhaupt noch nicht reif genug, um eine Entscheidung ju geftatten. Wir leiten deshalb keine Schluffe baraus ber, und nehmen überhaupt nur Rudficht auf biefe Stamm = und Ragenverhaltniffe ber Menschen, um Einwurfen zu begegnen, welche aus benfelben, wie man jest gewohnt ift fie in Sypothesen aufzustelgegen die Ergebniffe unferer geschichtlichen Untersu= dung, hergeleitet werden konnten, und zu zeigen, daß fich auch wohl eine Spothese aufstellen, burch Grunde unterftuben laffe, die mit den geschichtlichen Ueberlieferungen nicht allein nicht ftreitet, fondern sie auf alle Beise unterflutt. Bir geben babei von einem Erfahrungsfat aus, ben bie Beobach= tung bes organischen Lebens in ber ganzen Natur uns aufbringt. Es versteht sich, daß hier nur von korperlichem Leben und korperlichen Geftaltungen die Rede ift, nicht aber von dem geiftigen Leben bes Menfchen und ben Stufen feiner geiftigen Bilbung.

Einige Naturforscher gehen bei der Geschichte des organisschen Lebens überhaupt von dem Satze aus: die Natur läßt die organischen Reihen auf der niedrigsten Stufe beginnen, und nach und nach sich das Bollkommnere aus dem Unvollkommenern entwickeln. Andere behaupten das Gegentheil, die Natur, sagen sie, brachte ursprünglich alles vollkommen hervor; und wo wir Unvollkommnes sinden, ist es von seinem ursprünglichen Zustande hinabgesunken. Gegen beide Sätze stellt die

Erfahrung wichtige Zweisel auf, und setzt einen britten an die Stelle. Der Anfangspunkt einer Reihe organischer Wesen liegt nie in einer außersten Grenze, sondern in der Mitte zwischen beiden. Daher kann jedes organische Geschlecht, Pslanze oder Thier, unter Bedingungen sich heben oder herabsinken, und diese Bedingungen liegen immer in den Verhältnissen des Organismus zu den Einwirkungen von Außen; durch Nahrung, Hige, Kälte, Trockenheit, Feuchtigkeit und Licht. Der Mensch macht hier keine Ausnahme, und er hängt in dieser Hinsicht wie Pflanze und Thier von den Einwirkungen seiner Außenwelt ab.

Wir seben ben Urftamm ber Menschen also in die Mitte von vier außerften Grenzen, sowohl feine Gestalt, als feine Er konnte weder Kaukasier noch Kalmuck Karbe betreffend. sein, weber gang weiß noch gang schwarz von Farbe; sondern er ftand im Mittel biefer vier Merkmale und war daber fabig, fich zu jeder Grenze hinzubilden. Wir beschranken uns hier auf die Bewohner Ufiens, da wir geschichtlich gezwungen sind, Afien als den Urfit des Menschengeschlechts zu betrachten. gleichung jener unterscheibenben Merkmale in Gestalt und Karbe ber Menschen, mit ben geographischen Berhaltniffen ber Bohn= fige ber Bolter, an welchen wir fie wahrnehmen, führen zu nicht unwichtigen Resultaten. Da nimmt den Often der Kalmuck, ben Westen ber Kaukafier ein; ben Suben ber Schwarze, ben Norden der Beiße. Dabei offenbaren fich auffallende Ber-Nur der Kaukasier erhalt im Norden die uns schiedenheiten. fo schon dunkende Farbe aus weiß und roth gemischt und bie biefem Stamme entfprechenbe Geftalt; ber Ralmud bleibt gelblich; bagegen gebt nur ber Ralmuck im Guben in bie vollig fchwarze Farbe, fraufes Saar und Negergeftalt über, ber Kaukafier wird nur tief schwarzlich und behalt schlichtes Haar. Bieht man zwei Linien eine von Norden gegen Guden, die ans bere von Often gegen Westen, so daß beide sich in ihrer Mitte rechtwinklicht schneiden, so ift klar: daß auf der erften die Farben, auf ber lettern die Gestalten in einander übergeben muffen, und unter bem Durchschnittspunkte felbst mußte ber, von allen vier Grenzen gleichweit entfernte Unfangspunkt fich finfinden, von dem aus die Menschen jenen Grenzen sich zubilbeten. Welche Ursachen in der Natur diese Abanderungen des sich verbreitenden Urstammes eigentlich bewirkten? Diese Frage möchte, bei allem Wahrscheinlichen was unsere Naturkenntniß uns bietet, doch noch zu früh ausgeworfen sein.

War nun ein folder Urstamm ber Menschen in Alien porhanden, so mußte seine Gigenthumlichkeit, b. i. eben die Rabig= teit fich nach allen diesen Grenzen bin auszubilben, ben ortlich = klimatischen Verhaltnissen seines Wohnsibes entsprechen, und ba diese im Ganzen sich schwerlich seit wir die Geschichte ber Menfchen verfolgen konnen, febr verandert baben, fo muffen bie Nachkommen jenes ersten Stammes in benfelben Gegenben und mit berfelben Gigenthumlichkeit zu finden fein. Die Gegenden wo bie Urfibe biefes Stammes gefucht werben konnten, lagen, nach ben hier in Betracht kommenden geographischen und klimatischen Verhältnissen, ziemlich in ber Mitte bes Erbtheils, und wenn wir die Linie von Rorden gegen Guben, auf welcher die Grenzen ber Farben fich ausbilben, bis in die suboftlichen Infeln verlängern, wie eben biefe Farben es nothwendig machen, und durch ihre Mitte die oben erwähnte zweite Linie ziehen. auf der die Geftalten fich entwickeln, fo durchschneiden fich beibe in der merkwurdigen Thalflache von Unde. Gollte diese Klache. welche geographisch und geologisch zu den sie umgebenden ganbern in so bochst merkwurdigen Berhaltniffen steht, zu ber Geschichte ber Menschen und ber verschiedenen Stamme, welche jene ganber bewohnen, nicht in abnlichen Berhaltniffen fleben? Der Menschenschlag in Unde und ben umber liegenden Gegenden Tibets ift dunkelfarbig, fast schwarzlich, mit schwarzem, schlich= tem Saar. Er unterscheidet fich von den kalmuckischen, mongolisch-tatarischen Gestalten so sehr, daß Moorcraft die dahin schlagenden Gefichter auf den erften Blid unterscheiben konnte 1); er unterscheidet fich eben fo durch Farbe und Geftalt von bem Raukafier. Wir find ferner durch Beobachtungen berechtigt anzunehmen: baß ber Tibetaner gegen Norben, Often, und

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XII. p. 441 und an mehreren Orten.

Subost allmalig in ben kalmudischen Stamm übergeht; vorzüglich ist dies auf der öftlichen Halbinfel Indiens bemerklich, wo die öftlichsten Bolker fast ganz ben Chinesen gleichen, gegen Beften fich immer mehr von biefer Bilbung entfernen, bis fie in ben Maramas (Birmanen) sich selbst bem Kaukasier etwas nabern '). Bon Norden gegen Guden scheinen die Stufen von Tibet fich durch Butan eben so verfolgen zu lassen 2). Gegen Besten scheint ber Uebergang bes Tibetaners zum Kaukasier noch beutlicher zu fein, wenn wir bie Siaposchians und andere Stamme hier in Betracht ziehen 3). 3m großen Mittellande haben die wandernden Sorden zu oft ihre Wohnplage verändert, theils burch Willfur, theils burch Kriegesbrang, als baß bie Bergleichung ber Gestalt mit ben klimatischen Verhaltniffen bes Bobens noch richtige Resultate geben konnte; ber kalmucische Stamm herrscht hier fast allein und hat sich auch weit gegen Besten verbreitet. Doch scheint es westliche Stamme zu geben, welche ziemlich in ber Mitte zwischen beiben, bem Kaukasier und Kalmuden stehen; & B. bie Turkmanen und Ginwohner von Chiwa, welche wir durch Murawiew haben naber fennen ge-Der Körperbau gleicht bem Kankasier, boch zeigt wenn den Abbildungen zu trauen ift — bas schone, ovale Gesicht ben Schnitt bes chinesischen Auges 4).

So sehr diese Ansicht der Verwandschaft der verschiedenen Menschenstämme auch durch die Sprachverwandschaften, welche wir oben darstellten, unterstüßt wird, so muß doch noch vieles hier genauer beobachtet, die einzelnen Verhältnisse noch mehr untersucht, und mit den geschichtlichen Andeutungen verglichen werden, ehe die Hypothese einen Grad von Wahrscheinlichkeit erhält, welcher berechtigte Kolgerungen daraus für die Geschichte

<sup>1)</sup> Symes Gesandschaftsreise nach Ava. S. 340 und die Abbildungen.

<sup>2)</sup> Zurner, Ambassade au Tibet. T. I. p. 51.

Stphingstone's Gesandschaftsreise nach Rabul, B. 1. S. 885.
 L. S. 141. 322. u. s. w.

<sup>4)</sup> Murawiew's Reise nach Chiwa (auch die Abbilbungen.)

selbst abzuleiten. Hier haben wir sie blos angesührt, wie schon oben bemerkt wurde, und gegen Einwürse zu schützen, die aus ähnlichen Hypothesen gezogen werden können. Berlassen wir biesen Boden der Hypothesen, und treten auf den sicherern Grund der Geschichte zurück!

Die religiose Bilbung ber alten Bolker, vorzüglich bes sublichen Afiens, fobert hier unsere besondere Ausmerksamkeit. Wir muffen fie genauer betrachten, um baburch ben Weg zu bem eigentlichen Gegenstande unserer Untersuchung zu bah-Es ist wohl bochst merkwurdig, daß wir hier abermals auf jenes Mittelpunktsland, Unde, und bie damit verbundenen Sochländer hingewiesen merben! Betrachten mir iene alten Bolker überhaupt, so gingen sie ursprünglich alle von sinn= licher Naturverehrung aus. Wir werben bies in ber Folge von ben hindus und buddhiftischen Bolkern eben so barthun, wie wir es von dem alten Bendvolk schon bargethan haben. biesem Naturdienft trat eine hohere religiose Bilbung hervor, bie von vier verschiedenen Offenbarungssagen geleitet, in vier verschiedenen Richtungen sich ausbildete, die zwar alle einen gemeinschaftlichen Ursprung verrathen, doch zu vier besondern, sehr abweichenden religiofen Weltansichten führten. Dies geschab:

1) Durch die Buddhalehre. Der Buddhismus ift unftreitig die Religionsform, welche am frühesten eine bestimmte Ausbildung erhielt, und fich baber am weitesten von allen Religionen Ufiens verbreitete. Der Urfit besselben ift bas hohe Tibet, von hier wanderte er den Indus herab, dann an der Westkuste gegen Suben, burch bas gange Bergland Dekhan und weiter bis Ceis Auf ber westlichen Salbinsel erreichten feine Bekenner lon. einen hohen Grad von Bilbung, wie ihre jett in Trummern liegenden Denkmaler beweisen. Bon Tibet aus drang die Lehre auch über bie gange offliche Salbinfel, ferner über ben gangen Often, China und die japanischen Inseln, so wie über bas Mittelland und über ben weiten Norden, wo sie noch mit bem roben Naturdienst ringt, ober mit ihm vermischt scheint. manchen Gegenden ift fie burch ben Islam verbranat worben. - weil das Wefen und die Lehren beffelben fehr mit bem Bubbhismus übereinstimmen — boch ist die Zahl ber Anhänger berselben noch größer als die irgend einer andern Religion 1). Die heiligen Schriften der Buddhisten in Indien sind im Bali-Dialekt geschrieben; in Osten und Norden scheinen sie zum Theil in die Landessprachen übersetzt zu sein, oder man halt sich an andere, in denselben abgesaßte Schriften; es mangeln uns hier noch bestimmte Nachrichten.

- 2) Die Brahma = oder Wedalehre; oder das durch die Wedas und Puranas gegründete System. Es ist unstreitig neben und mit dem Buddhismus entstanden, doch nicht von ihm ausgegangen. Sein Ursis ist Unde und das odere Gangesland; weiter gegen Westen und Süden schmolz die Brahmalehre mit der Buddhalehre so zusammen, daß eine ohne die andere nicht zu erklären ist. Die Buddhisten nahmen manche Sinrichtungen und Gebräuche der Brahmanen an; diese aber, od zwar die siegende, doch ungebildetere Partei, manche wesentliche Lehre des Buddhismus. Die heiligen Bücher der Brahmanen sind sämmtslich im Sanskrit geschrieben.
- 3) Die Offenbarung des Ekhummescha. Dies System ist sowohl mit der Lehre der Wedas als der Puranas wie mit dem Buddhismus nahe verwandt, und ob es wohl eine wesentlich verschiedene Weltansicht begründet, doch in der Volksreligion der Hindus vielsach mit ihnen zusammen geschmolzen. Der Sastra, welcher diese Lehre enthält, ist im Sanskrit geschrieden, und die Anhänger desselben bilden auf der westlichen Haldinsel eine eigene, von den übrigen Hindus sich wesentlich unterscheidende Secte, indem sie die Wedas und Puranas verwersen, und sich allein an den Sastra des Brahma halten, den uns Holwell bekannt gemacht hat.
- 4) Die Ormuzdehre, wie sie von Hom und Zoroaster ausgebildet wurde. Der Ursit ihrer Bekenner war das westliche Hochland, von da sie in das alte Fran herabwanderten.
- 1) Rimmt man, wie gewöhnlich geschieht, die Masse der Menschen zu tausend Millionen an, so sallen davon allein vierhundert Millionen auf die Verehrer des Buddha, und Religionssormen, welche durch Einwirkung des Buddhismus entstanden sind.

Bir haben die Ormuzdlehre, in Beziehung auf die alteste Geschichte ihrer Bekenner, des Zendvolks, schon in einem eignen Werke darzustellen versucht. Sie eignete sich durch das Abgesschlossen der Quellen, aus denen hier geschöpft werden konnte, am meisten zu einer besondern Darstellung, obgleich die innere Verwandschaft, sowohl mit der Lehre des Brahma als des Ekhummescha, wie diese sich vorzüglich in der Volksreligion verschmelzen, eine hinweisung auf dieselben nothwendig machte.

Der Borwurf gegenwartiger Arbeit ist eine Darftellung ber in den Wedas und Duranas enthaltenen Religionslehre, mit beständiger Rudficht auf bie alteste Geschichte ihrer Bekenner. ber hindus. Es ift unmöglich von ber religibsen Bildung eines Bolkes, das von einem roben Anfangspunkte an, fich in einer Reihe von Sahrhunderten, ja von Sahrtausenden, zu einer hohen Stufe ber Bilbung empor schwang, einen irgend richtigen Begriff zu geben, wenn man ben Gang biefer Bilbung nicht geschichtlich aufzufassen sucht, und bie Begriffe bes rohern Alter= thums von benen ber reiferen Bilbung unterscheibet. Denn baß bie fpåtern, philosophischen Lehrer biefes Bolfs, indem fie bas ganze firchliche Suftem bes Alterthums und feine Mothen beibehielten, in die alten rohen Vorstellungen einen höhern, symbolischen ober allegorischen Sinn legten, ober zu legen suchten, wird man sehr naturlich finden; aber auch als eine nothwendige Folge biefes Hineintragens, daß biefe Lehren, von ihren eigenthumlichen Unfichten ausgehend, von einander abweichen, ja fich nicht felten gerabezu widersprechen, und dadurch zu manchen unrichtigen Borftellungen Beranlaffung geben. Nur eine so viel möglich geschichtliche Darstellung kann uns zu einer klaren Ansicht verhelfen, und dazu mangeln uns die nothigen Sulfsmittel nicht ganz mehr.

Da die Brahmalehre und die alteste Geschichte der Hins dus unmöglich dargestellt werden können, ohne auf die Lehre und Geschichte der Buddhisten, und auf die Lehre des Ekhumsmescha genaue Rücksicht zu nehmen, so werden wir diese Gegenstände zugleich so behandeln, wie der Hauptzweck unserer Arbeit es nothig macht.

# Erste Abtheilung. Borbereitenbe Untersuchungen.

1

# Erfter Abichnitt.

Rritifche Ueberficht ber Quellen.

Dem Zwecke dieser Arbeit gemäß, betrachten wir hier nur Werke der Hindus selbst, oder Auszüge aus denselben, als Quellen. Reisebeschreibungen und andre, von ältern und neuern Schriftstellern fremder Völker herrührende Nachrichten werden nur mit großer Vorsicht, und da benußt, wo sie durch einzbeimische Berichte, oder Denkmäler und Inschriften unterstüßt werden. Leider kennen wir von der überreichen Literatur der Hindus nur Weniges, größtentheils nur Bruchstücke größerer Werke, und diese größtentheils nur in Uebersetzungen, ja oft nur in Uebersetzungen von Uebersetzungen; dennoch werden sich im Ganzen Thatsachen daraus herleiten, und durch Vergleichung mit alten Denkmälern, wird sich ein Gemälde des Volks und seiner religiösen Bildung ausstellen lassen, wie dies aus fremden Quellen nicht möglich sein würde.

Eine vorläufige Untersuchung über die Zeit, in welcher die Buchstadenschrift unter den Hindus bekannt, und schriftliche Ueberlieserungen möglich wurden, mussen wir hier aus Manzgel an Nachrichten übergehen. Die Hindus seben überall, selbst in ihren ältesten Mythen, die Schreibekunst eben so wie die

Sprache selbst voraus; gleichwohl geht aus manchen Umstanben hervor, daß die altesten Stucke der Wedas ansangs mundlich überliefert, und erst später aufgeschrieben wurden; wir mussen, wenn die Rede von dem Alter und der Sammlung der Wedas sein wird, nothwendig auf diesen Gegenstand zurück kommen. Wenn die Buchstadenschrift sich auch nach und nach unter den, mehrsplbige Sprachen redenden Volkern ausdildete, so machte doch höchst wahrscheinlich ein Volk vor den andern größere Fortschritte, und erhob diese Kunst zu der Vollkommenheit, daß eine vollständige schriftliche Mittheilung möglich wurde. Aber auch diese Shre möchte schwerlich den Hindus gehören; sie scheint vielmehr — in Bezug auf den Drient — dem benachbarten, buddhissischen Riesenvolke zuzukommen, weil sich geschichtlich darthun läst, daß dasselbe in der Bildung überhaupt den Hindus weit vorgeeilt war.

Der größte Theil ber Schriften, welche hier in Betracht kommen, find im Sanskrit geschrieben und bas Bolk glaubt: daß Brahma dieselben ihren Verfassern eingegeben habe. erste Blick ben wir aber auf ben Inhalt biefer heiligen Schrif= ten werfen, überzeugt uns: bag babei ein gang anderer Begriff von Eingebung Gottes, und ben Kraften bes menschlichen Geistes zum Grunde liegen muffe, als ben wir bamit verbinden. ba ber Hindu außer seinen Glaubenslehren auch Mathematik, Grammatik, Musik u. f. w. zu ben Offenbarungen Gottes rech-Gine Erklarung biefer Borftellungen, wird fich in ber Folge ber Untersuchung von selbst ergeben. Ueberhaupt ift bie Lehre, daß Brahma alle Wedas geoffenbart habe, nicht fehr alt. fondern gehört der Zeit an, in welcher Brahma als Urmefen erkannt, und jedem der brei großen Gotter ein besonderer Birkunaskreis zugeschrieben wurde. Wir werden in der Kolge fehen, daß man früher jedem der drei großen Gotter einen 2Beba beilegte.

In Bezug auf Religion überhaupt erkennen die Hindus eine zwiefache Quelle; die heiligen Schriften und die mundslichen Ueberlieferungen, Gewohnheiten und Gebräuche der grauen Vorzeit. Aus der erstern werden mehr Theologie, Sittenlehre

und religibse Weltansicht überhaupt, aus der zweiten mehr das außere Kirchenthum, Opfer und zahllose Gebrauche geschöpft. Obwohl alles Ueberlieserte längst in Schriften überzegangen, und zum Theil uns zugänglich ist, so werden wir doch unserem Zwecke gemäß uns vorzüglich an erstere Quellen halten, und auf die zweiten nur in so weit Rücksicht nehmen, als nöthig sein wird, das praktisch religiöse Leben des Volks darzustellen.

Um vorläusig eine Uebersicht der heiligen Schriften, und zwar aus dem Gesichtspunkte eines Hindu zu geben, mag eine durch W. Jones bekannt gemachte Ausählung derselben, von Goverdhan Kaul, einem gelehrten Hindu, hier Platz sinden 1). Es kommt dabei auf die Uebersicht und Eintheilung dieser Schriften, worin die Hindus ziemlich einig sind; nicht aber auf die Urtheile an, welche der Verfasser hie und da über ihre Göttlichkeit hinzusügt. Er steht hier in dem Gesichtspunkt einer des simmten Secte; nimmt an und verwirft, wie sein Glaube es sodert, und ohne darauf Rücksicht zu nehmen, daß andere Secten das Gegentheil behaupten. Die heiligen Schriften werden in sechs Classen getheilt; wodurch aber nicht sowohl ein Grad ihrer Heiligkeit, als eine Verschiedenheit ihres Inhalts bezeichnet wird. Kolgendes ist — nach einigen Abkürzungen — Goverdhans Aussa

1) Es sind achtzehn Widnas, oder Theile der wahren Erkenntniß 2); auch einige Zweige der Erkenntniß, welche sälschlich so genannt wird. Von beiden soll hier kurze Nachricht gegeben werden.

Zuerst kommen die vier unsterdlichen, augenscheinlich von Gott eingegebenen Wedas, welche in einem zusammengezogesnen Worte: Ribschyaadschusamat harva, oder in getrennten Worten: Ritsch, Yadschus, Saman und Atharvan genannt

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. I. p. 340. etc.

<sup>2)</sup> Wie diese achtzehn Theile gezählt werden, ist uns dunkel, da sie aus der solgenden Aufzählung des Verfassers auf keine Weise herauszubringen sind; wenn man nicht die Wedas als eins, und die Volkssschriften gleichsalls als eins nehmen will.

werben. Der Nitsch besteht aus fünf, der Yadschus aus sechs und achtzig, der Saman aus tausend, und der Atharvan aus neum Abschnitten, welche zusammen tausend einhundert Satschas oder Theile enthalten, mit mancherlei Unterabtheilungen. Die Wedas sind in Wahrheit unendlich 1), wurden aber durch Wyasa auf diese Jahl und Ordnung zurückgebracht. Der Haupttheil derselben ist der, welcher die Pslichten erklart und ordnet; im vierten ist ein System der göttlichen Verordnungen (Ordinances) enthalten.

Die zweite Classe bilden die vier Upawedas, d. i. Schriften, welche aus den Wedas gezogen sind. Sie sühren die Tietel: 1) Abschus oder Abschurweda; derselbe ist den Menschen von Brahma, Indra, Dhanwantari und fünf andern Gottheisten offenbart?), und enthält die gesammte Arzeneilehre. 2) Gandsharva; dies Werk ist von Bharata versaßt und begreift alles was zur Tonkunst gehört. 3) Dhanus. Wiswamira ist Versasser besseht. 4) St'hapatscha; dies Werk von Wiswakarman versaßt, enthält Abhandlungen über vierundsechzig mechanische Künste.

Die britte Classe besteht aus sechs Angas, gleichfalls aus ben Wedas gezogen 3); ihre Titel sind: 1) Sikfa, über bie

<sup>1)</sup> Sie sollen nämlich alles umfassen, was Menschen wissen und wissen können; auch scheint die Behauptung sich auf eine Auswahl der aufgenommenen Stücke zu beziehen.

<sup>2)</sup> Die genannten Gottheiten, außer Brahma, werben nur als Mittelspersonen betrachtet, da alle Wissenschaft ihren Grund in Brahma hat. Dies gilt auch von den übrigen Versassern, welche hier bei einzelnen Schriften angeführt werden. Einige Namen sind bloß mythisch, & B. Ohanwantari ist der personisieirte Begriff der heilkunft u. s. w.

S) Man wurde irren, wenn man aus solchen Ausbrücken schließen wollte: in den Wedas waren Abhandlungen über die Wissenschaften und Künste zu sinden, welche in den Upawedas und Angas, als "aus den Wedas gezogen" abgehandelt werden. Der hindu erkennt in den Wedas den Quell alles Wissens, und such durch einzelne Aussprücke und

Aussprache der Bocale von Panini, oder Paninya, einem insspirirten Heiligen. 2) Kalpa; die Lehre von religiösen Hand-lungen und Ceremonien. 3) Ryakarana, Grammatik; auch Paninya genannt; besteht aus acht Capiteln, und ist von drei Rischis versaßt. Es giebt viele Grammatiken, welche aber nicht zu den Angas gerechnet werden 1). 4) Tschadas; die Prosobie, welche ein Muni mit Namen Pingola versaßt hat. 5) Dschyostis (Syotish), Abhandlungen die Aftronomie betressend. 6) Nierukti, über die Bedeutung schwerer Wörter und Redensarten in den Wedas.

Die vierte Classe wird durch die Upangas gebildet. Diese sind: 1) Purana. Es giebt achtzehn (als göttlich angenommene) Puranas; einer davon ist von Brahma selbst, die andern sind von Wyasa versaßt. 2) Nyaya; Bücher über Verstand, Einsicht und Urtheil. Das vornehmste derselben ist von Gautama in sinf Capiteln versaßt; das zweite von Kanada in zehn Capiteln; beide erklären den Sinn heiliger Terte, den Unterschied zwischen Recht und Unrecht, gerecht und ungerecht und die Grundlage der Erkenntniß?). 3) Mimanysa (Mimansa). Das

hindeutungen in benfelben, alle Wiffenschaften und Kunfte daraus herzuleiten.

<sup>1)</sup> Colebrooke giebt As. Res. Vol. VII, p. 202 etc. eine Uebersicht ber grammatischen Schriften ber Hindus. Panini, ber in einer sehr fernen Zeit lebte, wird als der Bater der Sanskritgrammatik betrachtet, obwohl er sich schon auf Borganger beruft. Sein Werk sest ein tieses Studium der Sprache voraus, und enthält nicht weniger als 3996 Regeln. Kathapana, ein anderer Heiliger schrieb unter dem Titel: Wartikas einen sehr weittäusigen Commentar darüber, und Bhartrishari (im letten Tahrhundert vor Christus) schrieb über beibe einen Commentar in Versen, der in großem Ansehn sieht. Patandsschali, ein sabelhaster Schriftsteller, hat unter dem Titel: Mahabhaspa einen sehr großen Commentar versast, welcher abermals durch viele andere neuere Commentare erklärt ist; der berühmteste darunter ist von Kaipala, einem Gelehrten aus Kaschmir.

<sup>2)</sup> Es fallt sehr auf, hier die Rhana, die Philosophie des Bubdha (Gautama) enthaltend, unter den gottlichen Schriften zu sinden, da sie doch mit der Lehre der Wedas im Widerspruch stehen, da sie den Su-

Werk besteht aus zwei Theilen, die jeder wieder in zwei Abthei= lungen zerfallen, und lehrt, welche Handlungen rein ober un= rein find, und burch welche Mittel bie Seele fich zu ihrem erften Princip erheben kann. Das Purma (ber erfte Theil) ober Karma Mimansa enthält zwölf Capitel und ift von Ofchaimini verfaßt. Es erklart Fragen über moralische Pflichten und Gesete. Dann folgen die Upasana Randa in vier Capiteln, eine Uebersicht ber religiofen Pflichten enthaltend, ferner bie Regeln bes Sanbib= fcha und anderer über Frommigfeit und Pflichten gegen Gott. Das Uttara (ber zweite Theil) enthalt eine große Anzahl Fragen über die gottliche Natur und andere erhabene Speculationen. Wyafa verfaßte es in vier Capiteln und fechszehn Abtheilungen. Man fann es als bas Mark und ben Grundquell aller Ungas ansehen; es erklart die keterischen Meinungen bes Ramadud= fcha, Madhwa, Ballabha und anderer Sophisten, auch handelt es aleichsam nach ben Begriffen ber Abepten von ber wahren Natur bes Ganesa, Bhaskara ober ber Sonne, bes Nilakanta, ber Lakschmi und anderer Formen bes einzigen gottlichen Wefens. Ein ahnliches Werk schrieb Sankara, welches bie hochste Macht, Gute und Ewigkeit Gottes erklart 1).

4) Dherma Sastra, ober Smriti (bas Corpus juris ber Hindus); es besteht aus achtzehn Buchern, jedes ist in brei allzgemeine Hauptstucke getheilt, in die Pflichten ber Religion, der Gerechtigkeitspflege und in die Bestrafung der Verbrecher. Manu und andere Heilige theilten sie dem Menschengeschlecht zu seiner Unterweisung mit 1).

pranaturalismus lehren und den Pantheismus, die Grundlage der Webalehre verwerfen; doch werden wir in der Folge zeigen, wie diese Widersprüche wegerklärt werden.

<sup>1)</sup> W. Jones bemerkt hiebei, daß der Verfasser nur zwei Theile ber Mimansa ansührt, und einen dritten, der wieder in zwei Unterabtheilungen zerfällt, mit Stillschweigen übergeht; wahrscheinlich weil er ihn nicht orthodox hielt.

<sup>1)</sup> Dazu bemerkt Jones: außer bem Gesethuche Manusmriti b. i. Erinnerungen bes Manu, und dem Gesethuche bes Yainyawalkya und

Die fünfte Classe besteht aus ben beiben großen helbengebichten: Ramayana und Maha-Bharata.

Die sechste Classe bilben bie religibsen Schriften welche von Siwa und andern für die vierte Kaste des Volks, die Subras, welche die Wedas und Puranas nicht lesen dursen, versfaßt sind, wie das Pasupata, das Pantschawatra und andre Werke, welche zusammen hundert und zwei und neunzig Theile ausmachen 1).

Soverdhan führt noch einige Werke an, welche er als nicht göttlich betrachtet, weil sie viele Widersprüche enthalten sollen; dahin zählt er: "Sankhya, welches zweisach ist, mit Iswara und ohne Iswara 2). Das erste in einem Capitel und vier Abteilungen, wird Patandschala genannt, dient dazu durch frommes Nachdenken Zweisel zu entsernen. Das zweite, oder Kopila 3) enthält in sechs Capiteln die Hervordringung aller Dinge durch die Bereinigung der Prakriti, oder Natur, mit dem Purusa oder ersten Manne; auch enthält es in acht Theilen Regeln der Andacht u. s. w. Diese beiden Werke bestehen in einer durchdachten und genauen Auszählung der natürlichen Körper und ihrer Principien; daher heißt diese Philosophie Sankhya; das letzte von allen ist von Buddha geschrieben."

1.64.0

ben Werken von sechzehn andern Munis, nebst den Commentaren über alle, besteht die Schriftsammlung der indischen Rechtswissenschaft aus mehreren sehr schäßenswerthen Abhandlungen, und vor einigen Sahrhunderten machte Raghunandan, der indische Aribonian, eine vollständige Sammlung der Gesehe in sieben und zwanzig Bänden.

<sup>1)</sup> Diese sechs Classen ber heiligen Schriften werben im allgemeinen auch die sechs großen Sastras genannt. Diese Benennung kommt von einer Burzel her, welche verordnen bedeutet; Sastra heißt also eine Berordnung überhaupt, wird aber nur von den heiligen, von Gott geoffenbarten Berordnungen gebraucht. As. Res. Vol. I. p. 353.

<sup>2)</sup> Sowohl Siwaiten als Wischnuiten bekennen sich zur Sankhya; bie erstern erkennen im Siwa, ober Jöwara ben Purusa, ober Urmann, bie zweiten erkennen ihn im Wischnu; ober auch im Brahm; wir werben biese im Bubbhismus entstandene Philosophie näher kennen lernen.

<sup>3)</sup> Kopila, ober richtiger Rapila, ift eigentlich ber Rame bes Stifters ber Santhna, ober beffen, ber fie unter ben hindus einführte.

Daß diese Werke, welche der Verfasser als nicht göttlich verwirft, von andern Secten als göttlich erkannt werden, verssteht sich von selbst; allein der Umstand, daß Goverdhan oben die Nyayai als orthodor annimmt, hier aber die Sankhya verwirft, scheint fast zu beweisen, daß er die erstere nicht gekannt habe, da sie die Grundlage der letztern ist. Uebersieht man die große Anzahl der hier angeführten heiligen Schriften, und den umfassenden Inhalt derselben, und bedenkt, daß sie das Ansehen der Heberlieferung verdanken, so muß man allerdings die frühe Bildung dieses Volks bewundern. Wir gehen nun zu einer genauern Prüfung der Schriften, welche uns näher bekannt geworden sind, in Bezug auf ihre Entstehung, ihr Alter und ihre Aechtheit über, und solgen dabei der Ordnung, welche in obiger Angabe des Goverdhan Kaul beobachtet ist.

#### Bon ben vier Bebas.

She wir in eine tiefere Untersuchung über die vier Webas, als den attesten und heiligsten Religionsquellen der Hindus, einzehen, wollen wir aus Colebrooke's trefslicher Abhandlung: über die heiligen Schriften der Hindus'), das Wefentliche über die Geschichte, Gestaltung und Aechtheit derselben beibringen, weil der Verfasser aus den ersten Quellen schöpfte und über alle dahin gehörigen Gegenstände viel Licht verbreitet.

Der Mangel an Kenntniß der Sanskrit-Sprache, sagt Colebrooke, erhielt die europäischen Gelehrten lange in Ungewißheit über die heiligen Schriften der Hindus. Man wußte nicht, ob sie noch ganz, oder auch nur noch zum Theil vorhanden wären; ob die Brahmanen durch religiöse Borurtheile geleitet, die Mittheilung nicht jedem andern, als einem wiedergeborenen Hindu versagen wurden. Diese durch mancherlei Bolkssagen unterslützte Ungewißheiten dauerten fort, da die Wedas selbst schon dem Dara Shukoh mitgetheilt, und von andern zu seinem Ge-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 377. etc.

brauch ins Persische übersetzt waren 1). Sanz verschwanden viese Zweisel erst, da der Oberst Polier das Glück hatte, von Oscheynpur eine vollständige Abschrift der Wedas zu erhalten, die er im britischen Museum niederlegte. Zu gleicher Zeit sammelte Robert Chambers zahlreiche Bruchstücke dieser heiligen Schriften in Benares, und General Marlin erhielt einige Theile derselben. W. Jones brachte bedeutende Theile der Wedas zussammen, und noch glücklicher war der Versasser selbst in Benares, indem er sich einen großen Theil, nicht allein des Tertes, sondern auch der Commentare dieser Werke verschaffte. Aus diesen Quellen schöpfte er nun mit Umsicht und kritischem Geist, obwohl nicht ohne Einseitigkeit, was er in vorliegender Abhand-lung mittheilt.

Alle rechtgläubigen Hindus sind überzeugt, daß Brahma selbst die Wedas offenbart habe, und daß sie durch Ueberlieserung so lange erhalten worden, dis ein Weiser ihnen ihre jetzige Einrichtung gegeben und die Theile geordnet habe. Von diesem Geschäft erhielt der Weise den Namen Wyasa, Sammler, oder Wedawyasa, Wedasammler. Er brachte alle heiligen Schriften der ersten Klasse in vier Theile, den Ridschweda, Yasbschurweda, Samaweda und Atharvaweda, welche zusammen der Weda, oder die Wedas genannt werden.

Iones und Wilkins zweiselten baran, daß der vierte Theil ber Wedas mit den drei ersten von gleichem Alter sei. In Manus Gesetzuch ist nur von den drei ersten Wedas die Rede, und wenn auch eine Anspielung auf den Atharvan vorkommt, wird er nicht Weda genannt?). Dies ist in mehreren alten Hindusschriften der Fall; selbst in einer Stelle des Ritsch wird er übersgangen, wo es heißt: "der Ridschweda hat seinen Ursprung aus dem Feuer, der Yadschurweda aus der Luft und der Samaweda aus der Sonne"). Auch das Wörterbuch Amara-sinha be-

<sup>1)</sup> Richt die ganzen Bedas wurden ins Persische überset, sondern nur funfzig Upanisads, welche von Anquetil ins Lateinische übersetzt sind.

<sup>2)</sup> Manus Gefesbuch, XI, 33.

<sup>3)</sup> Es wird sich in der Folge zeigen, daß biefe uralte Meinung vom

merkt nur drei Webas. und erwähnt des Atharvan ohne ibm diefe Benennung zu geben. Gleichwohl ift es mabricheinlich baß wenigstens ein Theil bes Atharvan eben so alt sei, als bie brei ersten Webas, und bie Benenung besselben wie bie Namen ber übrigen, alter fei, als Wyafas Sammlung und Anordnung überbaupt; und eben bies muß auch bei ben Stihasas und Duranas zugestanden werden, welche eben so einen funften Beba bilben. wie der Atharvan den vierten. Eine diese Meinung vollig beweisende Stelle führt ber Commentator bes Ritsch, obwohl zu einem andern 3weck aus dem Tschandodschp'a Upanisad, einem Theile bes Saman, an. In bemfelben bittet Rareba ben Sanakumara um Unterricht, und ba biefer ihn um ben Umfang seiner schon erworbenen Kenntniffe fragt, antwortet er: "Ich habe ben Ritich, ben Dabichus, ben Saman, ben Atharvan. welcher ift ber vierte, die Itihasa und Purana (welche sind) ber fünfte, (bie Grammatik, ober) ben Weba ber Webas u. f. w. studirt" 1). Aus dieser Stelle, verglichen mit andern Zeugnissen von geringerem Gewicht, und ber von ben Sindus selbst angenommenen Meinung, ergiebt fich: daß ber Ritfch, Dabichus und Saman die brei Saupttheile ber Bebas find, bag ber Atharvan aber allgemein als ber vierte angesehen wird, und baß bie verschiedenen mythologischen Gedichte, die Stihafa und Purana als Supplemente der heiligen Schriften betrachtet und verehrt werden, und einen fünften Weba bilben.

Der eigentliche Grund, warum die drei ersten Wedas so oft und ohne den vierten genannt werden, liegt nicht in ihrem verschiedenen Ursprunge oder Alter, sondern in der Verschiedenheit ihres Inhalts und Gebrauchs. Die Gebete, welche bei den

Ursprunge ber brei ersten Webas aus ben brei großen Göttern, dem Feuer (Siwa), der Luft (Wischnu) und der Sonne (Brahma) die vorzäglichste Ursache ist, daß sie viel häusiger und ohne den vierten genannt, auch in mancher hinsicht hoher gestellt werden.

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 380. Diefes Upanisab heißt in Anquetil's Uebersehung Dupnet'hat Aschehandout und macht bas erste Stuck im ersten Theile aus, wo die hier angesuhrten Borte pag. 16 im Auszuge zu sinden sind.

feiertichen Religionsgebräuchen Yainyas genannt, angewendet werden, sind in den drei ersten und vorzüglichsten Wedas vertheilt. Die in Versen abgesaßt sind, heißen Ritsch, die in Prosa Vadsichus und die welche gesungen werden sollen, Saman. Diese unterscheidenden Namen sind alter als Wyasa. Der Atharvan aber wird bei den oben genannten religiösen Handlungen nicht gebraucht; er enthält Gebete, welche dei Lustrationen und Gebräuchen angewendet werden, durch welche man die Götter sür sich zu gewinnen und seine Feinde zu versluchen sucht. Er ist also wesentlich von den andern Wedas verschieden, wie von dem Versasser eines Elementarunterrichts über die Eintheilung der Wissenschaften bemerkt wird 1).

Diese Werke, obwohl jedes überall benselben Titel führt, haben boch in verschiedenen Priesterschulen verschiedene Abande: rungen erlitten. Die Erklarer ber Bebas geben barüber Auskunft, und erzählen aus den Puranas und andern Quellen folgende Geschichte: nachdem Wyasa bie verschiedenen heiligen Schriften. Theogonien und mothologischen Gebichte gesammelt und geordnet hatte, lehrte er bie Webas feinen Schulern, boch fo, daß jeder einen Beda besonders erhielt. Go lehrte er ben Ritsch bem Paita; ben Yabschus bem Baisampanana; ben Saman bem Dichaimini; ben Atharvan bem Sumantu, und eben so die Stihasa und Purana dem Suta. Diese Junger lehrten wieber ihre Schuler, und ba biese wieber Lehrer wurden, theil= ten sie ihre Kenntnisse abermals ihren Schulern mit. bis zulebt in ber Kolge bes Unterrichts, fich eine große Berschiebenheit in ben Tert, ober in die Art benfelben zu lefen, und in die nicht weniaer beiligen Borfchriften über bie Anwendung beffelben ein= schlich, daß daraus elfhundert verschiedene Schulen ber

<sup>1)</sup> Colebrooke scheint bies Urtheil eines Hindn ohne eigne Prüfung ausgenommen zu haben; es könnte höchstens auf den liturgischen Theil des Atharvan bezogen werden, obgleich Colebrooke selbst in der Folge bemerkt: der Atharvan enthalte auch Gebete, welche denen der andern Wedas gleich wären, und er selbst führt aus dem Ritsch Beschwörungstund Verstuchungsformeln an. Außerdem gehören die meisten und allgemein anerkannten Upanisads dem Atharvan.

Schriftfenntniß erwuchsen. Die verschiebenen Sanbitas, b. i. Sammlungen von Gebeten in jedem Beda, wie fie in den verschiedenen Schulen angenommen wurden; auch mehr oder weni= ger wichtige Berschiedenheiten, welche in jeder Schule in ber Anordnung bes ganzen Tertes, Gebete und Borfdriften eingeschlossen, ober nur in Bezug auf einzelne Theile entstanden, bilben jett die Satschas, ober einzelnen Theile eines jeden Beda. Eine in ben Puranas enthaltene Ueberlieferung rechnet fechszehn Sanhitas im Ritsch, sechs und achtzig im Dabschus, und mit folchen, welche durch die zweite Offenbarung biefes Beda entftanben find, hundert und einen; im Saman nicht weniger als taufend und im Atharvan neun. Allein Schriften, welche fich mit Untersuchungen über bie Webas beschäftigen, seben bie Satschas bes Ritsch auf fünf, und die bes Nadschus von beiben Offenbarungen auf achtzehn berab.

Die Art und Beise - um die Sprache ber Puranas zu gebrauchen - wie bas Drei ber Wiffenschaft fich in fo zahl= reiche Zweige entfaltete, wird fo erzählt: Paita lehrte ben Ritsch zwei Schülern, bem Bakala und Indrapramati. Der erfte, ber auch Babkali genannt wird, war Herausgeber und Ordner eines Sanhita und eines Satscha, ber noch unter feinem Namen vorhanden ift. Man fagt, es bilbeten fich nach ihm vier Schulen, aus benen in ber Folge noch brei Inbrapramati theilte feine Renntniß andere bervorgingen. feinem Sohne, Mandukena mit, welcher einen Sanhita sammelte und von welchem ein Satscha noch ben Namen trägt. Webamitra lernte von bemfelben Lehrer und machte eine vollständige Sammlung von Gebeten, welche noch vorhanden ift, aber man fagt, diefelben Terte waren nachmals auf fünf verschiedene Arten geordnet worden. Die beiden andern und vorzüglichsten Satschas bes Ritsch find die von Aswatanana und Santschnanena, ober vielleicht Rausitaki; aber ber Wischnupu= rana übergeht ihn, und behauptet baß Sakapurni, ein Schuler bes Indrapramati, die britte veranderte Sammlung biefes Lebrers veranstaltete, und auch Verfasser bes Nirukta mar. Ist bies richtig, so ist er eine Person mit bem Naska. Diese Schule scheint sich wieder unter seinen Jungern in brei andere Schulen getheilt zu haben.

Der Yabschus ober Adhorna besteht aus zwei verschiedenen Bedas, welche jeder für fich in verschiedene Satschas getheilt Um die Ramen, durch welche beide von einander unterschieden werben, ber fcmarge und weiße Dabschus, zu er: klaren, wird ein Mahrchen erzählt, welches die Puranas und bie Erklarer gang ernfthaft vortragen. Der Yabichus wurde in feiner urfprunglichen Geftalt von Baifampanana fieben und zwanzig Schülern gelehrt. Bu gleicher Zeit unterrichtete er ben Yaimawalkia, und bestimmte ihn, ben Beda wieder zu lehren. Rachher fand er fich von diesem Schüler beleidigt, weil berfelbe fich weigerte, einen Theil der Gunde auf fich zu nehmen, welche ber Lehrer badurch beging, daß er ben Sohn feiner Schwester unabsichtlich tobtete. Der beleidigte Lehrer gebot nun feinem Schuler bie erlernte Biffenschaft nicht zu behalten und augenblicklich brach er sie in sichtbarer Gestalt aus. übrigen Schüler empfingen nun Befehl, nachdem fie bie Geftalt von Rebhühnern angenommen hatten, den Weba aufzupicken, und fie verschluckten nun die auf bem Boben umberliegenden Texte, die aus diesem Grunde schwarz genannt werben. beißen auch Taitirina von Titirina, Rebhuhn. Painyawalkia, niedergebruckt von Rummer, nahm feine Buflucht zu ber Sonne, und burch die Gunft dieses Lichts erhielt er eine neue Offen: barung bes Nabschus, welche bie reine, weiße, im Gegensat des schwarzen genannt wird. Dieser Weba wird auch mit ei= nem abgeleiteten Wort Wadschafaneni genannt, wie es scheint von Nainpawalkia; ber Weba felbst erklart: biese reinen Terte, offenbart durch die Sonne 1), find bekannt gemacht durch Yainpawalkia, dem Abkömmling des Badschasani. Allein nach dem Bischnupurana werden die Priester, welche den Dadschus ftubiren, Babichins genannt, weil bie Sonne, indem fie ben Pabschus offenbarte, die Gestalt eines Pferdes (Badschin) an-

<sup>1)</sup> Die Sonne und Brahma werden hier, wie in den atteften Beiten überhaupt, als eins genommen.

nahm. Obgleich alle Austeger des weißen Jabschus dies Mährchen ansühren, sindet sich im Weba selbst nicht die geringste Anspielung darauf, im Gegentheil enthält der Inder des schwarzen Jadschus eine andere vernünstige Nachricht. Waisampayana lehrte den Jadschus dem Yaska, dieser unterrichtete den Titiri (Nebhuhn), von diesem lernte Utscha den Weda und lehrte ihn wieder dem Atreya, welcher den Satscha bildete, der noch seinen Namen trägt, und zu welchem der Inder gemacht ist.

Der weiße Jabschus wurde von Jainyawalkia sunfzehn Schülern gelehrt, welche eben so viele Schulen stifteten. Die merkwürdigsten darunter sind die Satschas des Kanwa und Rad'hyandina, und nachst diesen die Satschas des Oschabala, Baubhayana und Tapaniya; die übrigen Iweige des Jadschus scheinen in verschiedene Classen geordnet gewesen zu sein; jede Abtheilung zerfällt wieder in Unterabtheilungen und so vermehren sie sich sost unübersehdar. Biese dieser Unterabtheilungen sind selten, manche wohl gar in Vergessenheit gerathen.

Sumantu studirte den Samaweda unter seinem Bater Dschaimini und zugleich mit seinem Sohne Sukarman. Dieser letzte gründete eine eigne Schule, welche wieder zwei andern den Ursprung gab, welche von Hiranyanabha und Pauspindsscha gestistet wurden, und sich in der Folge wieder in tausend andere Schulen theilten. Die meisten berselben sind jetzt verstoren, und einer Sage zusolge wurden sie durch einen Blitzskahl des Indra vernichtet. Der vorzüglichste Satscha, welcher noch von ihnen vorhanden ist, ist der des Ranayaniya, welcher aus sieden Unteradtheilungen besteht, von welchen eine Kanthumi genannt wird, und sechs bestimmte Schulen in sich sast. Der Satscha des Talawakara ist gleichfalls noch vorhanden, wenigstens zum Theil, wie gezeigt werden wird, wenn von den Upanisads die Rede ist.

Der Atharvan wurde von Sumantu seinem Schüler Rabandha gelehrt; dieser hatte ihn zwei andern Schülern, dem Dewadarsa und Pathya mitgetheilt. Der erste gab dem Satscha Dewadarsi seinen Namen, sowie Pippilada, der letzte seiner vier Schüler einem Satscha den Namen gab. Ein andrer Theil des Atharvan erhielt seine Benennung von Saunaka, dem britten von Pathyas Schülern; das übrige ist von wenig Bedeutung.

Dies ist das Wichtigste aus der Geschichte der Wedas, wie Colebrooke sie aus seinen Quellen mittheilt. She wir zu dem übergehen, was daraus für den Inhalt dieser Schriften und die wahrscheinliche Entstehung ihrer jetzigen Gestalt abgeleitet werden kann, wollen wir noch die weitern Angaben unsers Berfassers, welche sowohl zu einer richtigen Ansicht der Wedas überhaupt, als zur Beurtheilung manches Einzelnen wichtig sind, mittheilen.

Die zahlreichen Satschas ber Bebas sind nicht so abweischend von einander, wie man aus dem Umstande, daß eben so viele Sanhitas, oder besondere Sammlungen von Gebeten und Terten vorhanden sind, schließen möchte. Im allgemeinen scheisnen die verschiedenen Schulen immer denselben Beda, dieselbe Sammlung von Gebeten angenommen zu haben; doch sind in einigen Stücke in den Canon ausgenommen worden, welche die andern nicht gekannt zu haben scheinen. Der eigentliche Unterschied liegt wohl in den Vorschriften oder Brahmanas, und bezieht sich auf besondere, seder Schule eigenthümsliche Ritus und Gebräuche, welche in ihren Sutras, oder kurzen Säßen ausgedrückt sind. Diese machen aber keinen Theil des Beda selbst aus, sondern wurden als Grammatik, Astronomie und bergleichen, in den Anhang dessehen gesetzt.

Der Inhalt jedes Weba zerfällt in zwei Abtheilungen, in Mantras, d. i. in Gebete, und in Brahmanas, oder Vorschriften. Die vollständige Sammlung von Gebeten, Hymnen und Anrusungen, wird Sanhita genannt. Den übrigen Inhalt bilden die Brahmanas, d. i. das Göttliche. Sie enthalten Vorschriften und Einschärfungen religidser Pslichten und Grundssähe, nach welchen diese Vorschriften oder Lehren der Theologie zu erklären sind. Allein nach der jehigen Anordnung der einzelnen Theile enthalten die Brahmanas auch einige wirkliche Gebete. Der argumentative Theil, welcher die eigentliche Theologie enthält, heißt die Wedanta, und besteht aus einzelnen

Studen, welche Upanisads genannt werden. Einige berselben sind Theile der Brahmana, andere sindet man immer in abgesonderter Korm, und eins ist selbst ein Theil eines Sanhita 1).

### Ueber ben Ritich.

Der Sanhita dieses Weda enthalt Mantras, welche größtentheils Lobpreisungen sind, wie schon der Name dieses Weda
selbst anzeigt 2). Diese Sammlung ist in acht Theile getheilt
und jeder Theil zerfällt in eben so viele Abschnitte. Eine andere Art von Theilung läuft durch das Ganze, welche zehn Bücher
unterscheidet, die wieder in mehr als hundert Capitel getheilt
sind, und tausend Hymnen und Anrusungen enthalten. Eine
vierte Abtheilung von mehr als zwei tausend kleinern Abschnitten, läuft wieder durch das Ganze hin, welches über zehntausend Stanzen von verschiedener Länge enthalt.

Bei genauer Durchsicht dieser starken Sammlung ist eine sostematische Ordnung in derselben nicht zu verkennen. Auf einander solgende Capitel, selbst ganze Bücher enthalten Hym-

<sup>1)</sup> Diese Unbestimmtheit in der Bertheilung und Anordnung der Upanisads, scheint ihren Grund in der sehr verschiedenen Form derselben zu haben. Die mehrsten haben die Form des Gesprächs, andere sind Erzählungen, andere gehen in die Form der Hymnen über, und nicht setten sind alle diese Formen durch einander gemischt.

<sup>2)</sup> Der Rame dieses Weba kommt her von dem Zeitwort ritsh, loben, preisen; vorzäglich wird damit jedes Gebet oder jede Hymne bezeichnet, in welcher eine Gottheit gepriesen wird. Da diese nun gewöhnlich in Bersen geschrieden sind, so wird das Wort auch auf alle Stücke
der Wedas angewendet, welche ein bestimmtes Sylbenmaaß haben. Da
der erste Weda, nach Abyasa Unordnung nun vorzäglich dergleichen
Texte enthalt, oder wie die Ausleger sich ausdrücken: weil er angesüllt
ist, übersließt von solchen Texten (ritsch), so hat er davon seinen Namen
erhalten.

Der Begriff eines Ritsch ift dieser Erklärung zusolge ganz daffelbe, was Izeschne in ben Zendschriften ift. Die Aehnlichkeit der heiligen Schriften dieser beiben Bölker wird daburch noch größer, daß hier die Ritsche und dort die Izeschnes die altesten Theile sind.

nen von einem Berfasser, ober Anrusungen berselben Gottheiten; Symnen, welche sich auf einen Gegenstand beziehen, ober Gebete bei gleichen Begebenheiten sind oft zusammen gerordnet.

Bei bem Stubiren ber Webas, wie es gewöhnlich von ben Priestern ber Marhatten und Telingen getrieben wird, fobert man von dem Studirenden, daß er von jedem Mantra und Sukta ben Berfasser, ben Gegenstand, bas Metrum, bie Absicht ober ben Iwed beffelben genau wiffe; ben Sinn zu verfteben halt man für weniger wichtig. Die Stifter bes Systems ha= ben allerdings bas Studium bes Sinnes empfohlen; ba fie aber eben so auf die Kenntniß bes Ramens bes Rischi, ober ber Person, welche den Tert zuerst ausgesprochen, des Namens ber Gottheit 1), an welche ber Tert gerichtet ift, bes Gegenstandes, worauf er sich bezieht, bes Metrums, der Absicht besselben, ober ber religiosen Geremonie, bei welcher er gebraucht werben foll, bringen; so halt man fich jett vorzüglich an die lets teren Punkte, und verfaumt ben ersten. Uebrigens wird ber Weba schon ben Kindern in der ersten Periode ber Erziehung in bie Sande gegeben, und fortwährend darin gelesen, boch mehr aus Gewohnheit, als um ben Ginn kennen zu lernen.

Sowohl in den Commentaren als in dem Inder des Riffch, wird der Rischi eines Mantra so bezeichnet: "er ist der, von dem der Mantra gesprochen worden." In dem Inder des Wadschafaneni des Yadschus wird der Rischi so erklart: "er ist der Seher des Mantra, oder der sich seiner erinnerte." Offenbar ist er der Verfasser, odwohl es ein Glaubensartikel ist, daß die Wedas von Brahma den Verfassern eingegeben seien, und sie den Tert nur zuerst ausgesprochen. Einige wenige Mantras haben die Form des Gesprächs, wo man die Sprechenden dann

<sup>1)</sup> Die Gottheit ift, an welche das Gebet gerichtet, ober die im Anfange besselben genannt wird; da aber einige, obwohl wenige Hymnen an gar keine Gottheit gerichtet sind, z. B. solche, welche Freigebigkeit u. s. w. die Gottheit genannt.

Colebrooke.

als bie Gottheit und ben Rifchi betrachtet. In einigen Mantras nennt ber Rifchi fich felbst; im allgemeinen aber find bie Ramen ber Berfaffer eines jeben Mantra und Gufta in ben Anuntramani ober bem erklarenden Sachregister aufbewahrt, welches mit ben Bebas felbft überliefert, und beffen Auctoritat unbezweifelt Bufolge biefes Registers ift Wiswamitra Berfasser aller humnen, welche bas britte Buch bes Ritsch enthalt; eben fo ift Bharadwadscha mit einigen Ausnahmen Verfasser ber Symnen bes fechsten Buchs; bem Bafischtha geboren bie mehreften bes fiebenten, bem Gritfamana bie bes zweiten, Bamadewa bie bes vierten, bem Bubba und andern Rachkommen bes Uthri bie humnen bes fünften Buchs; in den übrigen Buchern biefes Beda find die Verfaffer verschiedener. Bir bemerken von diesen den Agustya, Kaspapa, Sohn des Maritschi, Dichmadagni, Sohn bes Brighu, Parafara, Bater bes Wyafa, Brihaspati, Nareda und andere. Merkwurdig ift, daß unter den Berfassern der Symnen fich auch Konige und Perfonen von koniglicher Geburt befinden, 3. B. die beiben Konige Trapparuna und Trafabafpu, und funf Cohne bes Konigs Bribanbichir. find manche hymnen an bestimmte Konige gerichtet, ober spielen auf Begebenheiten und Personen an, die in ber heroischen Geschichte ber hindus fehr bekannt sind, und vielleicht bazu beitragen konnen, die Beit zu bestimmen, in welcher manche (Wir werben auf Theile dieses Weba verfaßt worden find. biefen Punkt in der Folge zurud kommen.)

Die Gegenstände an welche vorzüglich die Gebete und Anrusungen gerichtet werden, sind: die Sonne, der Mond, bas Firmament, die Lust, das Feuer, die Erde u. s. w. Die Zahl der Gottheiten scheint dadurch eben so groß zu werden, als die Zahl der Berfasser. Allein das Nighanti oder Glossar des Weda bringt alle Namen der verschiedenen Gottheiten in drei Berzeichnisse; in solche, welche gleichbedeutend sind mit dem Feuer; oder gleichbedeutend mit Lust, oder gleichbedeutend mit der Sonne. Das Feuer, die Lust und die Sonne werden num die drei großen Götter genannt, aber am Ende des Anunkramani werden alle auf ein Urwesen zurück gesührt.

Colebroofe gebt nun die Bucher und Capitel einzeln durch. und theilt über viele homnen und einzelne Stude Bemerkungen mit. Wir heben bavon aus, was mit unserem 3mede in naberer Beziehung fteht. Das fiebente Capitel beginnt mit einer hymne, von welcher Surna Sawitri 1), die Frau bes Mondes 2) als Berfasserin angegeben wird; eben so erscheinen in den folgenden Abschnitten Dakfina, die Tochter bes Pradicha= pati und Dichuhu, die Tochter bes Brahma als Berfafferinnen 3). Ein gang besonderer Text enthalt ein Gesprach zwi= schen Nama und seiner Zwillingsschwefter Namuna, in welchem er fie zu verführen fucht, aber von ihr, die tugendhaft ift, zurud: gewiesen wird. Man fieht baraus, daß Byasa alle altern, fich auf Muthologie beziehenden Gedichte, wenn sie die Form eines Ritsch hatten, aufnahm. Noch wird bemerkt, daß in diesem Beda einige Stude vorkommen, welche in etwas veranderter Gestalt auch im schwarzen Nabschus enthalten find. Der zweite Theil dieses Weda führt ben besondern Titel: Aitarena Brahmana, und ift in acht Bucher getheilt; jedes Buch zerfällt wieder in funf Capitel und diese find wieder in eine ungleiche Bahl von Abschnitten getheilt, die im ganzen auf zweihundert und achtzig steigen, und zum Theil in Profa verfaßt sind. Umftand, daß Colebrooke fich keinen vollständigen Commentar über diesen Theil verschaffen konnte, ist Urfach daß er keine fo vollständige Uebersicht von demfelben giebt, als von dem vori-

<sup>1)</sup> Die fruchtbar machenbe Rraft ber Sonne.

<sup>2)</sup> Des Borstehers des Pflanzenreichs. Die höchst abweichenden Meinungen über das Verhältniß zwischen Sonne und Mond, wo bald die Sonne vom Monde, bald der Mond von der Sonne hervorgebracht, bald die Sonne als Frau des Mondes, bald der Mond als Frau der Sonne dargestellt wird, werden wir weiterhin kennen lernen.

<sup>3)</sup> Um dies einigermaßen erklarlich zu finden, muß man sich der Gewohnheit der hindus erinnern, den Sprößling einer berühmten Familie den Sohn, oder die Tochter des ersten Uhnherrn zu nennen, wenn auch noch so viele Glieder dazwischen liegen. Die alten, heiligen Kamilien werden aber alle auf Brahma oder Prabschapati zurückgeführt.

gen; jeboch find uns einige feiner Bemerkungen nicht unwich= Das fiebente Buch handelt von Opfern, welche Konige bringen; ber Gegenstand wird in ben vier ersten Capiteln bes achten Buchs fortgesett, und die Geremonie ber Einweibung und Salbung beschrieben, welche Abhiseka genannt wird. Das britte Capitel bes achten Buchs beschreibt bie Einweihung bes Indra, als ihn die Götter zu ihrem König erwählt hatten. Das folgende enthalt eine aussuhrliche Erzählung von Rachahmungen, welche alte Könige von biefer Weihung bes Inbra vornahmen, weil man glaubte baburch große Macht zu erlangen, und wobei wieder viele Namen aus der altesten Geschichte des Bolks porkommen. Das fünfte Capitel handelt von den Bortheilen, welche Konige baburch gewinnen, daß fie eigene hauspriefter anstellen; von ber Babl eines folchen, von feinen Pflichten, und was ihm bafur gebührt. Am Schlusse werben bie Namen ber Konige genannt, benen biefe Borschriften von verschiebenen Weisen gegeben wurden.

Aitarena Aranyaka ist eine andere Abtheilung dieses Weda. Sie enthält achtzehn Capitel, welche in fünf Bücher gebracht sind. Das zweite und längste Buch enthält sieben Capitel, und macht mit dem dritten ein Upanisad dieses Weda aus, welches Bahorisch Brahmana Upanisad, oder Aitarena genannt wird, weil es von dem weisen Aitarena verfast sein soll. Kausitaki ist ein anderes Upanisad dieses Weda, welches Colebrooke nicht ganz dessaß; allein Chambers hatte ein vollständiges Exemplar desselben erhalten 1).

Ueber ben weißen Dabichus2).

Der Wabschasaneni ober weiße Padschus, ift in seinem Haupttheile, ben Mantras, ber kurzeste ber Bedas. Die Ge-

<sup>1)</sup> Unter den Upanisads, welche Anquetil du Perron aus dem Persischen übersetzt hat, sind drei aus dem Ritsch; das elste: Antreche; das zwölfte: Kok'henk; das vier und vierzigste: Baschkel. In den beiden ersten Ramen scheint noch einige Achnlichkeit mit den Sanskritüberschriften zu liegen.

<sup>2)</sup> Colebroofe nennt As. Res. Vol. VII. p. 283 ben weißen Nab-

bete und Anrufungen zerfallen in vierzig Abschnitte, welche wieber wie im Ritsch in Capitel und Unterabtheilungen zerfallen. Die Bahl ber Capitel fleigt auf zweihundert und fechs und achtzia. bie Zahl ber Unterabtheilungen, von benen gewöhnlich eine einen Mantra ausmacht, auf tausend neun hundert und sieben und achtzig; boch werden manche Stude an verschiebenen Stellen wiederholt. Dbwohl bas Ganze bie Benenmmg Yabschus führt, fo find boch verschiebene Stude barin enthalten, welche Ritsch genannt werden, und nur das übrige behalt ben eigenthumlichen Ramen: Nabschus. Die erften Stude find, was ber Name schon anzeigt, in Versen verfaßt; bas übrige in abgemeffener Profa, (von einer Sylbe bis zu hundert und feche Sylben enthaltend;) endlich finden sich auch solche Stude, welche bies Maaß überschreiten und unbestimmt sind. Der Yadschurweda bezieht sich vorzüglich auf Opfer und Opfergebrauche, wie auch sein Name schon andeutet 1). Das erfte, und ber größte Theil bes zweiten Cavitels enthalten Gebete bei Opfern, welche beim Bollmond und andern Mondeveranderungen gebracht werden; die sechs letten Abschnitte beziehen fich auf Opfer für die Seelen ber Berftorbenen. Das britte Cavitel bezieht fich auf bie Weihung des beständig zu unterhaltenden Feuers und bie Darbringung von Thieropfern. Die funf folgenden beziehen fich vorzüglich auf die Ceremonie Agnistoma, welche das Trinken bes Saftes ber sauren Asclepias in sich faßt. Die beiben folgenden gehören der Ceremonie Radschasung, der Beihung ber Konige. Acht Capitel betreffen die Weihung des Opferfeuers; es folgen bann Gebete bei andern Gebrauchen. Die vier folgenden Capitel enthalten Gebete bei ber emblematischen Opferung bes Pferbes, ober eines andern Thieres, burch einen Ronig, ber nach allgemeiner Herrschaft ftrebt; ben Reft fullen

schwes: "Apastamba's Copy," und sest die Entstehung desselben nach der darin enthaltenen Angabe der Jahredzeiten, 1391 Jahre vor Christus. Ueber den Apastamba ist aber weiter nichts gesagt, und auch in dieser Abhandlung erwähnt der Berkasser seiner nicht weiter.

<sup>1)</sup> Babichus tommt ber von ber Burgel yotsch, anbeten.

Sebete bei verschiedenen religissen Gebräuchen. Die fünf letzten Capitel werden dem Dadhyatsch, Sohn des Atharvan zugeschrieden. Außer diesem werden noch einige Stücke den Bassischtha, Biswamitra u. f. w. zugeschrieden. Die mehresten Mantras aber werden göttlichen Besen, ja dem Unendlichen selbst, dem Paramessis beigelegt; bei andern werden Brihaspati, Indra, Baruna, die Uswins u. s. w. angegeben. Einige Stücke haben gar keine Namen und diese werden der Sonne, als der Gottheit zugeschrieden, welche den Weda offenbarte, gerade wie ähnliche Stücke im Ritsch dem Brahma zugeschrieden werden 1).

Der zweite Theil dieses Weba, Saptha Brahmana genannt, und zu bem Madhyandina Satscha gehörend, ist viel ftarker als der erfte. Er befteht aus vierzehn Buchern, die wieder in zwei ungleiche Abtheilungen gebracht sind; indem die erste gehn, die andere nur vier Bucher enthalt. Gine andere Theilung in Capitel läuft burch bas Ganze, und eine Theilung ber Brahmanas in kurze Abschnitte ift biefer untergeordnet. vierzehn Bucher enthalten in achtzehn Capiteln hundert Lectionen, vierhundert und vierzig Brahmanas, und fiebentausend fechshundert und vier und zwanzig kurzere Abschnitte. Die Anordnung ber Borfchriften bei ben Ceremonien entspricht gang ber Anordnung ber Gebete im ersten Theile. Das vierzehnte ober lette Buch bestehet aus fieben Capiteln ober acht Abschnitten. Die funf letten berfelben bilben eine theologische Abhandlung welche Wrihad Upanisad, ober Wrihad iranyaka genannt wird. Der größte Theil ift Gesprach, und Dainpawalkia ber porziglichste Sprecher. Der vierte Abschnitt enbet mit einem Berzeichniß ber Lehrer, durch welche berfelbe mit den brei vorherge= benden in einer Reihenfolge bis auf Pautimasna überliefert worben ift. Er beginnt mit diesem und steigt aufwarts burch viersia Stufen zu Anastma, und dann noch durch zwei hinzutretenden

<sup>1)</sup> Man muß sich in ber That wundern, daß Colebroofe nicht darauf kam, daß in der altesten Zeit Brahma und die Sonne eins waren, wie nachher erwiesen werden wird.

Stusen, dis zu den Aswins, dann weiter von diesen zu Dadhyatsch, und Atharvan zum Mrityu, oder dem Lode, und dann
noch durch andere Stusen der Geister zu Wiradsch und zuletzt zu
Brahma. Dieselbe Liste sindet sich wieder am Schlusse des
sechsten Abschnitts, und ähnliche Listen sind an allen Stellen
dieses Upanisads angebracht; die Folge ist immer auswärts
angegeben, das Berzeichniß beginnt mit dem Bersasser, der
in der ersten Person redet, oder mit seinem unmittelbaren
Lehrer, dem Sauryanappa dis zu der ersten Offenbarung,
durch dieselbe Anzahl von Stusen. Die Verschiedenheit, welche
statt sindet beschränkt sich allein auf die ersten zehn oder zwölf
Namen 1).

# Ueber ben fcmargen Dabichus.

Der Taitirina ober schwarze Yabschus enthält mehr Mantras als ber weiße; ist jedoch minder stark als der Ritsch. Die Gebete machen sieden Bucher aus, jedes zu acht Capiteln, welche wieder in Abschnitte getheilt sind, deren Zahl sechstumdert und sunfzig beträgt. Der erste Abschnitt der Gebete stimmt mit dem des weißen Jadschus überein. Die übrigen weichen in der Anordnung der Gegenstände ab. Manches Stück ist in der That in beiden Bedas dasselbe, doch verschieden geordnet und abweichend behandelt. Unter den Verschsteden geordnet und abweichend dangesuhrt. Neun ganze Capitel werzente wird kein Mensch angesuhrt. Neun ganze Capitel werzen dem Pradschapati (Brahma) zugeschrieben; eben so viele dem Monde, sieben dem Agni, (Feuer) und sechszehn allen Göttern. Es ist möglich daß einige Stücke von den

<sup>1)</sup> Diese oft wiederholte Reihe von vierzig Lehrern — auf die mythischen Wesen ist keine Racksicht zu nehmen — ware allerdings merkwürdig, wenn man sie als richtig betrachten könnte. Da nach alten Gesetzen ein Schüler nur dann den Lehrsitz einnimmt, wenn sein Lehrer gestorben ist; und man rechnet auf die Zeit jedes Lehrers nur sunfzehn Jahre, was wohl nicht zu viel ist, so machen jene vierzig Folgen 600 Jahre; tieße sich durch anderweite Rachrichten das Zeitalter des lehten Gliebes bestimmen, so waren diese Berzeichnisse sich Geschichte wichtig.

Muslegern ihren mahren Berfaffern zugeschrieben sind; boch

wird ihrer im Inder nicht gebacht.

Der zweite Theil dieses Weba ist wie der erste in Absichnitte, Capitel und Unteradtheilungen gedracht, welche nicht allein selbst, sondern deren Sylben auch alle gezählt sind. Die sechs ersten Abschnitte beziehen sich auf religiöse Gedräuche, die beiden solgenden bilden drei, oder wie gewöhnlich angenommen wird, zwei Upanisads. Das erste wird Taittirinasa Upanisad genannt; das andere sührt die Benennung Naraspana, oder zum Unterschiede eines andern, zum Atharvan gehörenden, das eben so genannt wird: Maha (das große) oder Wrihan Narayana.

## Ueber ben Saman.

Die Hindu legen dem Samaweda einen besondern Grad von Heiligkeit bei, was vielleicht in seinem Namen gegrünsdet ist. Seine Benennung bedeutet: Bertilgung der Sünde 2),— nach der gewöhnlichen Ableitung. — Die Gebete sind metrisch versaßt und bestimmt gesungen zu werden; auch scheint ihre Wirksamkeit vorzüglich auf den Gesang berechnet zu sein. Solebrooke konnte sich weder diesen Weda selbst, noch den Commentar desselben vollständig verschaffen; er besaß nur Bruchstücke über welche er einige Bemerkungen mitztheilt, die wir hier übergehen. Mehrere Gebete und Gesänge dieses Weda sinden sich in alten Liturgien der Priester.

# Ueber ben Atharvan.

Die Mantras bes Atharvaweda find in zwanzig Buscher, und biese wieder in Abschnitte und Verse getheilt; eine

<sup>1)</sup> Anquetil hat aus dem Yabschus überhaupt zwölf Upanisads übersest, von denen aber nur das Maha Narayana (Narain) seine Benennung erhalten hat.

<sup>2)</sup> Bon ber Burzel sho, welche auch in so ober sa verändert werben kann, und zerstören bedeutet; also hier die Sunde zerstörend, vernichtend.

andere Art der Theilung in Capitel sindet gleichfalls statt. Die Zahl der Berse beträgt sechstausend und sunfzehn; die der Abschnitte steigt über hundert; der Hymnen sind siesbenhundert und sechzig, und die Zahl der Capitel ist nahe an vierzig. Eine Hymne dieses Weda sindet sich auch wörtlich im weißen Padschus; doch sind einige Verse versseht und einige Worte weichen ab. So hat der erste Mensch hier tausend Arme, statt er im Padschus tausend Köpse hat. In manchen Hymnen kommen Anspielungen auf den Kaslender vor.

Der Athardan enthält, wie bekannt, manche Anrusung zur Bernichtung der Feinde; allein diese sind nicht Haupt-gegenstand; er enthält eine große Anzahl von Gebeten um Abwendung des Uebels und um Sicherheit, und gleich den andern Wedas zahlreiche Hymnen an die Götter, und Gebete bei Ceremonien und religiösen Gebräuchen, jedoch mit Ausnahme der Ceremonie Vainya. Das Gopatha Brahmana scheint zu dem zweiten Theile des Weda zu gehören; das fünste Capitel enthält viele Anspielungen auf den Kalender; das Jahr wird zu zwölf oder dreizehn Mondenmonaten und zu dreihundert und sechzig Tagen gerechnet.

Der merkwurdigfte Theil biefes Weba find bie zu ihm gehörenden theologischen Abhandlungen, welche unter bem Na= men Upanisabs bekannt sind. Man zahlt zwei und funfzig berfelben, wobei jedoch manche einzelne Theile eines Upanifab als besondere Upanisads gerechnet werden. Bier fol= cher Abhandlungen enthalten acht Upanisabs, sechs andere gehoren, wie fie gewöhnlich in ben Untersuchungen ber Bebanta aufgeführt werden, zu andern Webas; die übrigen werden felten, ober wohl gar nicht angeführt. Das Wort Upanifab wird in ben Sansfritworterbuchern als gleichbebeutend mit Robefga, Gebeimniß, angeführt. In ber That wird das lette Wort auch von Manu und andern alten Schriftstellern gebraucht, wo die Ausleger barunter Upanisab verfteben. Allein weber Ableitung noch Bedeutung bes Borts hat einen ummittelbaren Busammenhang mit ber Sbee von

Geheimniß, Mysterium ober Berborgensein überhaupt. Die wahre Bedeutung nach Sankara, Sayana und allen andern Austegern ist: die göttliche Wissenschaft, die Kenntniß von Gott, und der Begriff ist eben sowohl anzuwenden auf Theologie überhaupt, als auf ein Buch worin dieselbe gelehrt wird. Das Wort: Upanisad, kommt her von sad (shadtri) zerstören, dewegen, tragen; dem die Praposition upa, nahe; ni, beständig, oder nis, gewiß, vorgesetzt sind. Der Sinn ist nach den Auslegern, dieser Ableitung zusolge: die Kenntniß der göttlichen Bollkommenheiten und Erlangung der Seeligkeit durch Unterdrückung der Leidenschaften 1).

Die ganze Theologie ber Hindus ist ihrer eigenen Aussage nach, auf die Upanisads gegründet. Einige sind wie schon angesuhrt worden aus den Wedas genommen; die übrigen werden als zu den heiligen Schristen gehörend, detrachtet, ohne daß irgendwo deutlich erscheint, ob sie besondere Abhandlungen, oder aus einem Brahmana des Atharvan gezogen sind. Colebrooke kand keines derselben, weder im Sanhita des Atharvan noch im Gopatha Brahmana. In den besten Handschristen der zwei und sunfzig Upanisads wird angesührt: daß die sunfzehn ersten aus dem Sankyas, dessen Satscha zu den vornehmsten des Atharvan gehört, genommen seien; die übrigen zu den verschiedenen Satscha, größtentheils zu dem des Paipalada gehören, dech sind einige,

wie es scheint, aus andern Bedas entlehnt 2).

<sup>1)</sup> Die Erklärung bes Worts in ben Wörterbüchern kann, wie es scheint, sehr gut bet ber hier gegebenen Ableitung bestehen. Die Upanisabs lehren die Wissenschaft von Gott; aber diese Besteht in Geheimnissen, welche sie mittheilen, und die ohne diese Mittheilung nicht entbeckt werden könnten. Aaplor überset Upanisad sehr richtig durch: Offen barung, (siehe Prabob's Chandro'daya S. 5) wie aus der Ableitung beutlich hervorgeht. Die Wedrerbücher wie Sankara erklären nicht das Wort, sondern was es, nicht bedeutet, aber bezeich net, im wissenschaftlichen Gebranch; was da offenbart wird — Geheimnisse; und was diese enthalten — die Wissenschaft von Gott.

<sup>2)</sup> Die Uebersegung von Anquetil bu Perron aus bem Perfischen

### Erfter Abfchuftt,

Das erfte Upanisab beißt Munbata, ift in feche Abfanite, und in zwei ungleiche Theile getheilt. Es ift eins ber wich tigsten, wegen ber Lehren bie es enthalt, und ift gang von Sankara erklart, beffen Commentar wieber burch bie Anmerkungen bes Ananbabschmana erläutert ift. Das zweite Upanisad heißt Prasna und ift eben so wichtig; es besteht wie das erste aus sechs Abschnitten, und ist eben fo von Santara und Balatschrisna erklart. Es besteht aus einem Gesprach, in welchem Gutefa, ber Gohn bes Bharab= wadscha; Satyakama abstammend von Sivi, Suryayani ein Abkommling ber Sonne, Kaufalpa, Baibarbhi und Kabanbhi aufgeführt werben, als suchten fie Kenntniff in ber Theologie zu erlangen und fich bieferhalb an Pippalaba um Unterricht wenden. Sie fragen ihn nach bem Ursprunge ber Geschöpfe, ber Natur ber Gotter, ber Einigung bes Lebens mit bem Korper und ber Berbindung ber Gedanken mit ber Seele 1). Die neun folgenden Upanisabs sind weniger wich= tig und von ben Schriftftellern ber Bebanta unerflart geblieben, weil sie, wie Sankara ausbrucklich fagt, nicht unmittelbar die Lehre von ber Ratur ber Seele betreffen 2). Das zwölfte, Mandutya befteht aus vier Theilen, von benen jebes ein besonderes Upanisad ausmacht. Diese bunkle Abhandlung

enthält funfzig Upanisabs, boch größtentheils nur in Auszügen. Davon sind, ben Ueberschriften zufolge, vier und breißig aus dem Atharvan; zwölf aus dem Yadschus; drei aus dem Nitsch, und eins aus dem Saman genommen. Die Ordnung ist sehr adweichend von der, welche Coelebrooke ansührt, und die Benennungen sind so entstellt, daß sie wo nicht angesührte Stellen verglichen werden können, schwer herauszusinden sind.

<sup>1)</sup> In Anquetils Uebersehung, wo dies Upanisad das vierzehnte ist, sind diese Fragen in der allgemeinen pantheistischen Behandlung schwer zu erkennen, und gehören vielleicht mehr dem Erklärer als dem Text an.

<sup>2)</sup> Thre Titel find: 3, Brahmana-widya. 4, Afdurika. 5, Afdulika. 6 und 7, Atharva-firas. 8, Garbha. 9, Maha. 10, Brahma und 11, Pranagmihotra.

enthalt die wichtigften Lehren ber Webanta, und ift erklart burch vie Werke des Gaudapada und Sankara. Gaudapadas Commentar ift wieder durch die Ammerkungen des Anandadschiri erläutert : bie folgenden zwölf find gleichfalls aus bem schon angeführten Grunde in der Wedanta unerklart geblieben 1). folgenden sechs machen bas Nrifinha=Zapanina aus. fünf ersten umfassen bas Purva (erste) Tapanina; ber wich: tigste Theil heißt Uttara (bas lette) Tapanina. flart von Gaudapada wie ber erfte Theil, wenn nicht bas Ganze von Sankara. Die Upanifads 35 und 36 bilben ben erften und zweiten Theil bes Kathaka, ober Balli, ober Kathaka= walli. Diefe Abhandlung gehört eigentlich jum Yabschurweda, wird aber gewöhntich zum Atharvaweba gerechnet. Das Upanisab Renesita ober Rena genannt, bas sieben und breißigste, kommt fast Wort für Wort mit einer Abhandlung in einem Satscha bes Saman überein. Sankara hat über jede einen besondern Commentar geschrieben und die verschiedene Erklarung beffelben gezeigt. Das Upanisab 38 ift kurz; bie beiben unter 39 und 40 machen ben ersten und zweiten Theil bes Briban = Narayana aus, und stimmen ganz mit einer Abhandlung bes Aranya bes schwarzen Pabschus überein. Die brei folgenben find von ben Webanta Schriftstellern nicht erklart 2). Das Anandawalli und Briguswalli (44 — 45) gehören zu bem Aranya bes schwarzen Yabschus, wo sie unter bem Titel: Zaittiring und Baruni zu finden find. Die noch übrigen fieben Upanisabs find von ben Schriftstellern ber Bebanta nicht erklart 3). Sie find auch leicht zu versteben und

<sup>1)</sup> Die Titel berfelben sind: 16, Rila-rubra. 17, Rada-windu. 18, Brahme-windu. 19, Amrita-windu. 20, Dhyana-windu. 21, Tes. dscho-windu. 22, Yoga-siosa. 23, Yoga-statwa. 24, Sannyasa. 25, Kanthasruti. 26, Pinda. 27, Atma.

<sup>2) 41,</sup> Sarwopanisatsara. 42, Hanra. 43, Parama hansa.

<sup>3)</sup> Sie heißen: 46, Garuda. 47, Kalagnirubra. 48, und 49, Rama Tapaniya erster und zweiter Theil. 50, Kaiwolya. 51, Oschabala. 52, Aframa.

bedürfen keines Commentars; boch ift zu bedauern, daß fich keine alte Erklarung findet, um ihre Aechtheit zu beweisen.

Colebrooke entwickelt nun die Grunde, benen zufolge er die hier aufgezählten Schriften, mit wenigen Ausnahmen welche angeführt werden, für acht halt. Wir geben diesen Beweis ihrer Aechtheit, wegen seiner Wichtigkeit, ganz.

Die Bedas werden auf verschiedene aberglaubische Beise gelesen, welches aber keinen andern 3med hat, als die Berfalfchung bes Tertes zu verhuten. Abschriften für biese Art bes Lefens bestimmt, find in den verschiedenen Theilen von Indien, insbesondere zu Benares, Dichenagor und an ben Ufern bes Godaweri zerftreut. Seit biefer Gebrauch eingeführt ift, find Berfalschungen und Ginschiebsel unmöglich geworden 1), und ber Ritsch, ber schwarze und weiße Pabschus in ihren verschiedenen Satschas, sind, wie fie gewöhnlich an. genommen werben, baburch feit langer Zeit vor Beranberungen gefichert worden. Gleichfalls bezweden bie erklarenben Inhaltsverzeichnisse, die jedem Beda beigefügt find, die Reinheit bes Textes, weit Gegenstand und Lange jedes Abschnitts barin angegeben find; ber Tert felbst wird wieder burch mehr als eine Erflarung feines Sinnes in einem fortlaufenben Commentare vor Verfälschung gesichert. Es ift eine, von ben gelehrten Sindus angenommene, wohlgegrundete Deinung, baß fein Buch gegen Verfalschung und Ginschiebsel gesichert ift, bevor es einen Commentar hat; ift aber einmal ein Commentar bekannt, fo kann keine Berfalfchung mehr fatt finden, weil die fortlaufende Erklarung jeben Sat bemerkt, und im allgemeinen jedes Wort erläutert. Die wirklich vor= handenen Commentare bezeugen die Aechtheit des Tertes. Bon manchen berselben wird behauptet, daß fie in fehr früher Zeit entstanden find. Colebrooke beschrankt sich auf solche, von benen er mit Gewißbeit sprechen konnte. Er besag Bruch:

<sup>1)</sup> So allgemein wie diese Behauptung hier ausgebrückt ist, kann man sie nicht zugestehen, da ber Verfälscher des Textes ja auch eine solche Abschrift nach seiner Berfälschung machen konnte.

stude von Uwatas Glossen, der größten Theil von Savanas Erklärungen verschiedener Wedas, und einen vollständigen Commentar des Mahidhara über einen Weda, serner den ganzen Commentar des Sankara über die Upanisads und einen Theil der Erklärungen des Sandapada, nehst andern kleinen Erklärungen verschiedener Versassen, nehst andern kleinen Erklärungen verschiedener Versassen, Die Techtheit der Commentare ist wieder gesichert durch eine Menge Erklärer, welche jedes Wort derselben und deren Bemerkungen abermals durch jüngere Schristseller erklärt werden. Dies gilt vorzüglich von den Erklärern der wichtigsten Theile der Wedas, welche natürlich am sleißigsten und muhsamsten bearbeitet sind.

Das Nirukta mit feiner Menge Erklarungen über veraltete Borte und Gate ber Schrift, bezeugt bie Genaufafeit bes erklarten Tertes. Die Beziehungen und Anführungen in folden Berten, ftimmen genau mit ben Bebas überein, wie wir sie jest finden. Die Grammatik ber Sanskritsvrache enthalt Regeln über die Abweichungen bes alten Dialekts; bie ftarken, zahlreichen Commentare barüber, wie andere Theile ber Grammatik find mit Belegen aus ben Bebas angefüllt, und auch biefe alten Anführungen stimmen genau mit ben jetigen Bedas überein. Philosophische Berke, besonders bie gahlreichen Erklarungen und Lehrfate ber Mimansa und Bebanta, erläutern jeben Sat burch weitlauftige Anführungen aus ben Bebas; beibe halten fich genau an die Worte bes . Tertes, beffen Techtheit auch bier burch alle Anführungen und Beziehungen erwiesen wird. Bahlreiche aphoristische Sammlungen alter Schriftsteller über religiofe Ceremonien 1), ent= halten in jeber Zeile hindeutungen auf bie Bebas und Gabe aus benfelben; Commentare über biefe Sammlungen führen diese Stellen ber Schrift auf welche hingebeutet wird, in groß-

<sup>1)</sup> Die Sutrras von Aswalayana, Santschyayana, Baubhayana, Katyayana, Latayana, Sobhila u. s. w. Diese zu verschiebenen Satschas ber Webas gehörenden Sastras bilden das Kalpa, oder das Syssem der retigiösen Gebrauche. Die Zahl derselben ist sehr groß. Eolebrooke.

ter Lange an; besondere Werke erklaren die Sedete, welche bei verschiedenen Geremonien gebraucht werden, Rituale, theils alt, theils neu, enthalten alles Einzelne der Geremonien, mit allen den Gedeten, welche bei den verschiedenen Gedräuchen, sin welche sie bestimmt sind, gesprochen werden. Diese Rituale erstrecken sich nicht allein auf solche Geremonien, welche sortbauernd geübt werden; sondern auch auf solche, welche sichon lange außer Gedrauch sind. In allen Studen aber, welche sie aus den Wedas enthalten, stimmen sie mit denselzben vollkommen überein.

Die indischen Gesetzeber und ihre Erklarer beziehen fich in den zahlreichen Gesethüchern und Sammlungen ihrer Werke oft auf die Bedas; besonders bei solchen Gefeten die fich auf bie Religion beziehen. Auch biefe Anführungen ftim men genau mit ben Bebas, wie fie jett find, überein. Schriften bie Sittenlehre betreffent, enthalten aus ben Bebas Beweise und Erlauterungen moralischer Grundsate, und führen babei lange Stellen bieser heiligen Schriften an, und auch biefe find mit bem jetigen Text übereinstimment. führungen aus ben beiligen Schriften kommen in jedem Zweige ber Literatur ber rechtgläubigen hindus vor. Die Aftrono: men, in fo fern fich ihre Wiffenschaft auf den Ralender bezieht, haben oft Gelegenheit fich auf die Bedas zu berufen. Medizinische Schriftsteller führen sie häufig an, und selbst in Anmerkungen über profane Dichter, beruft man fich oft auf bas Ansehn berfelben bei Erklarungen von Stellen, welche auf die heiligen Schriften anspielen. Selbst die Schriftsteller teherischer Secten, führen oft Stellen aus ben Bebas an, und ob sie wohl die Lehren der Wedas weder annehmen, noch bie Giltigkeit berfelben anerkennen, bezweifeln fie boch ihre Aecht= beit nicht 1).

In allen biefen Berken ber indischen Literatur fand Co=

<sup>2)</sup> So sind von einem Schriftsteller ber Dschainas die Sapathaka Brahmana, besonders das vierte Buch der Brihadarannaka mit besonderer Beziehung auf Capitel und Abschnitte angesührt. Colebrooke.

lebrooke Beziehungen auf die Wedas und überzeugte sich von der Nichtigkeit ihrer Anführungen. Aus diesen Gründen vertheidigt er die Aechtheit dieser heiligen Schriften, wie sie jetzt sind, und obgleich der Stellen, welche er durch Nachschlagen in den Wedas richtig fand, wenige sind, geben sie ihm doch hinzeichend Grund zu behaupten: daß keine Geschicklichkeit, keine betrügerisch verfälschende Kunst, so große Werke, übereinstimmend mit den zahlreichen, durch Tausende von Bänden vertheilzten, von dem verschiedensten Inhalt, in jedem Iweige der Literatur, und zerstreut unter den verschiedenen Völkern Indiens in Indostan und Dekhan anzutressenden Schriften hervorzubringen vermöchte.

Giebt es Theile ber angenommenen Bebas, welche biese Probe ber Bergleichung nicht bestehen konnen, fo mogen fie verworfen, ober wenigstens als zweifelhaft betrachtet werben; ja felbst solche Theile, welche burch eine strenge Kritik nicht als acht zu beweisen sind, muffen mit großer Borficht gebraucht ober als zweiselhaft zurückgelegt werben. Es werben in ber Folge einige Stude bes vierten Beba bezeichnet, und in biese Claffe gefett werben. Mit biefen Ausnahmen find bie übrigen, hier untersuchten Theile ber Webas aber frei von foldem Berbacht, und haben, bis fie durch mehr als oberflächliche Angaben beschuldigt find, alles Recht zu ber Bahl achter Sandschriften von Buchern gezählt zu werben, welche feit langen Zeiten von ben Sindus verehrt worden find. Diefe Meinung wird bei benen Widerspruch finden, welche geneigt find die ganze Literatur ber Hindus in Anspruch zu nehmen, und fie als von Betrügern in ben letten Sahrhunderten untergeschoben zu betrachten. Allein diese Ansicht scheint auf Aeußerungen und Conjuncturen zu ruhen, die eben fo leichtsinnig hingeworfen, als eilfertig aufgefaßt und übertrieben bargestellt worden find 1).

Zuerst muß bemerkt werden, daß man beswegen ein Werk noch nicht als untergeschoben, ober als Betrug verwerfen muß,

<sup>1)</sup> Diese Polemik scheint gegen Bentlen gerichtet, ber abnliche Be-hauptungen aufstellt.

wenn sich bei näherer Untersuchung ergiebt, daß es nicht von bemienigen verfaßt sein kann, bem es gewöhnlich jugefchrieben wird. Denn wenn aus bem Werke felbst hervorgeht, baß fein Inhalt nicht von bemienigen, bem man es zuschreibt, her= ruhren kann, so kann baraus nur geschlossen werben, bag es auch nicht die Absicht war, bies zu behaupten 1). Go werben die beiden vornehmsten Gesetbucher ber Hindus unter bem Ramen bes Manu und Yaimawalfia angeführt, in ben Werken felbst aber treten biefe als redende Personen, nicht aber als Berfaffer auf, und bie beften Ausleger erklaren ausbrucklich: baß diese Werke von andern Personen als ben genannten berrühren. Man behauptet nicht, daß die Surna Siddhanta vom Meya geschrieben sei, aber er ift eingeführt als Unterricht empfangenb von einer theilweisen Verkörperung der Sonne, und die Unterhaltung zwischen ihm und ber Avatar macht bas Gesprach aus, welches von einer britten Person in einer anbern Gesellschaft er= Der Tert des Hauptwerks ber Sankbra = Philoso= phie, von welcher die Secte des Buddha ihre Lehren geborat zu haben scheint 2), ift kein Werk bes Kapila selbst, ob es ihm gleich gewöhnlich zugeschrieben wird. Der Tert ift von Iswara Krisna verfaßt und es wird behauptet: er habe die Lehre bes Kapila burch aufeinander folgende Lehrer empfangen, nachdem fie von Pantschafitscha einem Schuler bes Asuri, ben Kapila felbft unterrichtet hatte, bekannt gemacht worben. Mehrere Bei= spiele anzuführen wurde iuberfluffig fein, fie werden in allen 3weigen ber Literatur gefunden. Unter Werken, beren Berfaffer unbekannt find, und bie man wohl, wie hier gebrauchlich, berühmten Namen zuschreibt, enthalten einige augenscheinliche Beweise eines jungern Ursprungs. Dahin gehoren einige Theile

<sup>1)</sup> So allgemein wie dieser Sat hier ausgestellt wird, kann man ihn nicht zugeben; doch ergiebt sich in der Folge bald, in welchem besschränkten Sinne der Verfasser ihn nimmt.

<sup>2)</sup> Colebrooke folgt hier der Meinung der Wedantaphilosophen über bie Buddhisten; wir werden in der Folge zeigen, daß der Fall gerade umgekehrt ist, und die Brahmanen die Sankhna-Philosophie von den Buddhisten erhielten.

ber Puranas, in welchen eine prophetische Sprache angenommen wird, weil sie Dinge erzählen welche jünger sind als die Perssonen welchen sie in den Mund gelegt werden. So ist Buddha unter verschiedenen Namen im Matsya, Wischnu, Bhagavata, Nrisinha und andern Puranas eingeführt. Sankara Utscharya<sup>1</sup>), der große Erklärer der dunkelsten Theile der Wedas, wird in dem Brihadharma Purana eine Avatar des Wischnu<sup>2</sup>), und Gaudapada in dem Sankara Widscheya als der Schüler des Sukka, des Sohns des Wyasa beschrieben<sup>3</sup>).

Solebrooke behauptet nicht, daß nicht zuweilen Betrügereien, sowohl mit ganzen Buchern als in einzelnen Theilen bersselben vorkommen; W. Jones, Blauquiere, und Colebrooke selbst haben Einschiehsel entbeckt; manche grobe Betrügereien sind verssucht, eine Zeit lang geglückt, dann entbeckt worden; manche Betrüger wurden auf der Stelle ertappt. Die seine und soste matische Art durch welche Wilsord betrogen wurde, ist von ihm selbst ausgedeckt. Wenn diese Versuche scheiterten mögen ohne Zweisel andere gelungen sein. Colebrooke ist selbst geneigt eine Meinung gelehrter hindu anzunehmen: daß das berühmte Sri Bhagavata das Werk eines Grammatikers ist, der etwa vor sechshundert Jahren lebte. In diesem, wie in manchen andern Källen, widerseiten sich die gelehrten hindus den Betrügereien die versucht wurden. Manches mag statt sinden ohne daß dabei Betrug geübt oder beabsichtigt worden. In Europa sowohl

<sup>1)</sup> Atscharya ist ber Titel eines Brahmans, ber ben ganzen Weba lehrt.

<sup>2)</sup> Die Sivaiten machen ihn zu einer Avatar bes Siva.

<sup>3)</sup> Ware dies keine Fabel, so könnte dadurch das wahre Zeitalter des Wyasa, und dadurch die Zeit, wann die Wedas ihre jehige Gestalt erhielten, näher bestimmt werden. Govindanatha, der Lehrer des Sankara wird als Schüler des Gaudapada angenommen, und die allgemeine Ueberlieserung auf der indischen Haldische behauptet: daß Sankara vor etwas mehr als achthundert Jahren gelebt habe.

Die Rachrichten als wahr zugegeben, führten doch nicht zu dem ansgenommenen 3wecke, da, wie wir gleich zu zeigen suchen werden, Wyasa, der Wedasammler, gar keine historische Verson ist.

als im Morgenlande werden oft Werke ohne Namen und mit erdichteten Einleitungen bekannt gemacht, und verschiedene Bücher deren Verfasser unbekannt sind, ohne zureichenden Grund großen Männern beigelegt. Auf Fälle der Art, die überall vorkommen, läßt sich der eigentliche Begriff des Betrugs und des Unterschiedens gar nicht anwenden.

In Europa find sowohl in altern als neuern Zeiten literarische Betrügereien ausgeübt worden. Die dem Orpheus zugeschriebenen Gebichte find bem allgemeinen Urtheile nach nicht pon biefem Dichter, wenn berfelbe auch überhaupt gelebt hat. Nani, ober Annius von Viterbo ift allgemein als Betrüger bekannt, trot ber Bertheidigung einiger seiner gelehrten Beitgenoffen. In England felbst, und zwar in ben neuesten Beiten, . find literarische Betrugereien nicht felten; aber ein gelehrter Sindu welcher aus biefen Fallen fchließen wollte: bie ganze Literatur ber Europäer, welche fie fur alt halten, bestände aus neuern burch Betrug untergeschobenen Werken, wurde mit Recht getabelt werben. Wir burfen baber nicht bie gange Literatur ber hindus ohne Unterschied verbammen, wie Pater Sarbuin es mit ber gesammten Literatur ber Alten — einiges ausgenommen machte. Es ift in Indien fo nothwendig als irgendwo, gegen literarische Betrugereien auf feiner but ju fein, aber 3weifel und Difftrauen muffen auch nicht zu weit getrieben werben. Bas untergeschoben ift, wird bei fortgesehten Untersuchungen burch ben Scharffinn ber Rritiker entbedt werben, aber ber größte Theil ber Bucher, welche von ben Sindus angenommen werben, wird fich als acht bewähren, und ich zweifle nicht, daß bie Wedas, von welchen bier Nachricht gegeben ift, zu biefer Claffe gehören.

Der Begriff der Aechtheit welcher von diesen Schriften hier angenommen wird, ist solgender: daß sie dieselben Werke sind, welche unter der Benennung der Wedas schon vor Jahrhunderten, wenn nicht vor Jahrtausenden, von den Hindus verehrt wurden. Es ist wahrscheinlich, daß sie von Dwaspayana gesammelt wurden, der davon den Namen Wyasa, der Sammler erhielt. Man kann ohne Schwierigkeit annehmen:

baß die Stude, welche menschlichen Bersassern zugeschrieben werden, als Rischis, ober Sprecher ber Terte, solchen Personen schon zugeschrieben wurden, ehe die Sammlung zu Stande kam; und es ist wahrscheinlich, daß in vielen Fällen die genannten Personen die ihnen zugeschriebenen Stude wirklich versaßt haben. Bei solchen Studen hingegen, welche der Mythologie der hindus gemäß göttlichen Personen beigelegt werden, kann man wohl schließen: daß die wahren Bersasser zu der Zeit der Sammlung nicht mehr bekannt waren 1).

Die verschiedenen Theile der Bedas muffen zu verschiede: nen Beiten geschrieben fein; die bestimmte Beit aber, wo ber aroste Theil verfaßt, ober alle gesammelt worben find, kann aus keinen Thatsachen mit Buverficht ober Genauigkeit ermittelt werden; wohl aber die Gegend wo fie verfaßt wurden, weil in mehreren bekannte indische Fluffe genannt werben. In Bezug auf ihr Alter scheinen bie Ceremonie, welche Painya genannt wird, und die Gebete welche fich darauf beziehen, eben fo alt zu fein, als die Kalender welche für diefe Ceremonie verfaßt mur= ben. Jebem Weba ift eine Abhandlung angehangen, welche ben Titel Dichvotisch führt, und die Einrichtung bes Kalenders erklart, und den 3wed hat die wahren Zeitpunkte für die Aus: übung religiofer Pflichten zu beftimmen. Sie suchen bie Son= nenzeit und Mondzeit dem gewöhnlichen burgerlichen Jahre anzupaffen, und find offenbar in der Kindheit ber aftronomischen Renntnisse gemacht. Aus ben Regeln, welche bie Abhandlun= gen, bie Colebroofe unterfuchte, enthalten, ergiebt fich, baß

<sup>1)</sup> Dieser Ansicht steht vieles entgegen. Es war allgemeine Sitte ber alten Hindus ihre Sedichte und Werke Söttern ober alten mythischen Personen in den Mund zu legen, und sie als Berfasser derselben zu bezeichnen. So werden sast Antras dem Siva, der Ramayana dem Walmist u. s. w. beigelegt. Mit den Upanisads tritt zum Theil dersselbe Fall ein; sollte man ihn nicht dei vielen Hymnen und andern Stücken der Wedas gleichfalls voraussetzen müssen? Die dem Brahma oder der Sonne zugeschriedenen Stücke erklären sich von selbst; Mensichen aber wie z. B. Wiswamitra, mußte als Hymnendichter bekannt sein, wenn man ihm jüngere Hymnen in den Rund leate u. s. w.

ein Enklus (Yuga) von funf Jahren angewendet worben ift. Die Monate find Mondenmonate; boch am Ende und in ber Mitte ber funf Sahre ift eine Intercalation burch Berdoppelung eines Monats vorgenommen. Der Cyflus begreift also brei ge= wöhnliche Mondjahre, und zwei solche, welche breizehn Monate enthalten. Das Jahr ift in fechs Sahreszeiten getheilt, und jeber Monat in zwei Salften. Ein vollständiger Mondenmonat wird zu breißig Tagen gerechnet; boch muß ein Tag wieder im Lauf ber wechfelnden Monate abgezogen werben, um die Zeitan= gaben mit ben wirklichen Tagen in Uebereinstimmung zu bringen. Bu biefem 3mede scheint ber zwei und fechzigste Tag abgezogen au fein 1); und fo befteht ber Cyklus von funf Jahren aus ein= tausend achthundert und sechzig Mondtagen; ift aber einer fernern Berichtigung unterworfen, wegen Ueberschusses von beinabe vier Tagen über bas mahre Sonnenjahr; aber bie bestimmte Große biefer Berichtigung und bie Art wie fie ausgeführt wurde, ift in Bezug auf biefen Kalenber noch nicht hinreichend ausgemittelt.

Der Thierkreis wird in sieben und zwanzig Zeichen getheilt; bas erste berselben ist Kritika, oder die Plejaden, sowohl in den Wedas, als diesen damit verbundenen Abhandlungen. Der Ort der Coluren, wie er in denselben bestimmt wird, wird nacheher angegeben werden; aber nirgend wird der Bewegung der Nachtgleichen gedacht. Die Eintheilung des Tags in dreißig Stunden, der Stunde in sechzig Minuten, und die Kunst eine Wasseruhr zu versertigen, wird erklärt.

Dieser alte Kalender, der mit einigen Stellen der Wedas übereinstimmt, ist augenscheinlich die Grundlage von allen Bersbesserungen der Zeitbestimmung, welche jeht in ganz Indien ansgenommen werden. Die Fortschritte in den Verbesserungen von dem Cyklus von füns, zu dem von sechzig Sahren, können nachs

I) Die Athenienser regulirten ihr Jahr auf eine ahntiche Beise; nach Geminus wurde jedoch der drei und sechzigste Tag abgezogen. Vielleicht hilft das Jahr der hindus das Mondjahr der Griechen erklären.
Coledrooke.

gewiesen werden, wie in manchen Abhandlungen über den Kazlender und in dem Commentar über die Dschydtisch bemerkt wird. Nun stieg man zu einem großen Cyklus von sechszig. Jahren des Jupiters, und endlich zu den großen astronomischen Verioden von zwölftausend Jahren der Götter und den hundert Jahren des Brahma. Doch, die Geschichte der Astronomie der Hindus ist nicht Gegenstand dieses Bersuchs, in welchem aus den hieher gehörigen Abhandlungen nur die Stellen angesührt werden sollen, in welchen die Orte der Coluren bestimmt sind. Folgendes ist eine wörtliche Uedersehung dieser merkwürdigen Bestimmung, wie sie in zweien untersuchten Abhandlungen vorsommt:

"Benn Sonne und Mond zugleich am Himmel aufsteigen, seiend in der Constellation über welche Basus prasidirt, dann fängt der Cyklus an, und (die Sahreszeit) Magha, und (der Moenat) Tapas, und der Tag (die Monatshälfte) und der nördeliche Pfad."

"Sonne und Mond wenden sich gegen Norden beim Beginn des Sravistha, aber die Sonne wendet sich gegen Süden in der Mitte der Constellation über welche die Schlangen prässidiren, und dies (ihr Wenden gegen Süden und gegen Norden geschieht) beständig in (ben Monaten) Magha und Sravana."

"In dem nordlichen Fortschritt sindet ein Bachsen des Tags und Abnehmen der Nacht statt, steigend zu einem Prastha (ober 32 Palas) des Wassers; im südlichen (Fortschritt) ist beides umgekehrt (d. i. die Tage nehmen ab, und die Nacht wächst), und (der Unterschied) steigt während einer Tageszeit auf sechs Nuhurtas 1)."

<sup>1)</sup> Die Zeit, welche burch Muhurta bezeichnet wird, konnte (von Colebrooke) nicht bestimmt werden; diese Bestimmung scheint von der Einrichtung der Basseruhr abzuhangen, welche dem Bersasser nicht verständlich wurde; die Regeln zur Einrichtung dieser Uhr sind dunkel und haben Schwierigkeiten, welche noch nicht ausgelöset sind.

Die genaue Bestimmung dieser Zeitgröße ware indeß sehr wunschenswerth, da durch den genauen Unterschied der Zag = und Rachtlange sich der Breitengrad wurde angeben lassen, unter welchem jener Kalender ge-

Gravistha ift in allen Borterbuthern als ein zweiter Rame pon Dhanistha angegeben, und wird auch in biefer Bebeutung in mehr als einer Stelle ber Bedas gebraucht. Dies ift num bie Confiellation welche bem Basus geweiht ift, wie Ableso ben Schlangen. Die Gottheiten, welche über bie fieben und gwanzig Conftellationen prafibiren, werben in brei andern Berfen bes Dichyotisch bes Pabschus, und in verschiebenen Stellen ber Bebas überhampt angegeben. Der Dschnotisch bes Ritsch weicht in zwei Beflimmungen berfelben ab, allein ber Commentar verbeffert biefetben als falfthe Lesarten. In verfchiebenen Stellen biefer Bebafalenber werben bie Ramen ber Gottheiten, welche ben Conftellationen vorgefett find, flatt ber Ramen ber Conftellationen felbft gebraucht; insbefondere ift bies immer mit ber ber Fall, welche bie Stellung bes Monbes bestimmt, wenn die Sonne in den Jahren die auf das erfte des Cyflus folgen, ben Bendefreis erreicht. - lieberall werben biefe Ramen für die Conftellationen selbst genommen, und die Bedas enthal= ten Stellen, welche biefe llebereinflimmung beflätigen; in ber That ift hier bie Berbinbung ber Aswini mit ben Aswins ent: scheibend. Daraus folgt nun flar: baß Dhanistha und Aslesa die oben bezeichneten Constellationen find, und bag, ba biefer Kalender eingerichtet wurde, bie Solftitialpunkte in ben Anfang bes einen und in die Mitte bes anbern-gefest wurden; und fo war die Lage diefer Cardinalpunkte wirklich im vierzehnten Sahr= bundert vor unfrer Beitrechnung. Schon früher fuchte Colebroofe aus einer andern Stelle der Bebas zu zeigen, bag bie bort bezeichneten Jahreszeiten und Monate gang mit biefer Lage

macht wurde. Rach den Uebersegern des Ramayana (Vol. III. p. 281) ist die Muhurta der sunfzehnte Theil eines natürlichen Tages, oder einer natürlichen Racht; und es machen also dreißig Muhurtas vier und zwanzig Stunden, also eine acht und vierzig Minuten aus. Wäre diese Angabe richtig, so betrüge der Unterschied vier Stunden und acht und vierzig Minuten, und die Beobachtung müßte zwischen dem 36 und 37° n. Br., d. i. jenseits des Himavat, gemacht sein, wodurch die Bestimmung der Muhurtas etwas verdächtig wird, da der Ort der Absassung dieses Kalenders doch wohl etwas südlicher anzunehmen ist.

der Cardinalpunkte, wie sie aus der hier angeführten Stelle bes Wedakalenders hervorgehen, übereinstimmen 1).

Es merben nun; bem frubern Berfprechen gemäß, folche Theile bes vierten Beba angegeben werben, welche einigem Berbacht unterwerfen find. Dabin rechnet Colebroofe bie Uvanifabs, welche nicht in die Sammlung ber zwei und funfzig theo: logischen Auffate bes vierten Beba aufgenommen worden find; auch felbst folche, die sich barin befinden, aber so weit seine Unterfuchungen reichen, weber von alten Auslegern erlautert, noch in ben vollständigen Erklarungen ber Bebas angeführt find. 3mei biefer Upanisabs find insbesondere verbachtia: eins unter dem Titel: Rama Tapanina in zwei Theilen. und Govala Tapaning, bas gleichfalls zwei Theile enthalt, von benen einer ber Krisng Upanisab genannt wirb. Das erfte biefer Berke enthalt eine Einleitung welche den Inhalt turz angiebt, und im Wefent= lichen mit ber mythischen Geschichte bes Gatten ber Sita und bes Groberers von Lanka übereinstimmt; bas andere erhebt ben Belben von Mathura. Obgleich bas Rama Tapanipa in allen Sammlungen welche Colebrooke fab, aufgenommen ift, und bas Gopala Tapanina in einigen erscheint 2), ift ber Berfasser boch geneigt ihre Aechtheit zu bezweifeln und anzunehmen: bak fie in einer jungern Beit geschrieben find, als die übrigen Stude Dieser Berbacht grundet sich vorzüglich auf bie Meinung, baß bie Secten, welche ben Rama und Krisna als Avatars bes Wifdnu verehren, im Bergleich mit ben übrigen junger find. In feinem andern Theile ber Bebas fand ber Berfaffer eine Spur von biefer Berehrung. Die mahre Lehre ber beiligen Schriften ber Sindus ift Ginheit ber Gottbeit. welche im Beltall verehrt wird. Die scheinbare Bielgotterei in ihren Lebren, bezieht fich auf Elemente, Sterne und Planeten

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 283. Aus einer Stelle bes weißen Dabichus wird bas Alter beffelben auf 1391 Jahre vor unserer Zeitrechnung geseht.

<sup>2)</sup> Die beiben genannten Upanisabs befinden sich nicht unter ben funfzigen, welche Anquetil überset hat, und find daher wahrscheinlich bie strei fehlenden in dieser Sammlung.

als Sötter. Die drei vornehmsten Wirkungen der Gottheit werden mit andern Eigenschaften und Krasten zu Personen erhoben; auch werden viele andere Götter der Hindumythologie in den Wedas genannt und darauf hingedeutet; aber die Verehrung vergötterter Helden ist kein Theil dieses Systems, auch wird der Avatar der Götter in keinem andern, dem Versasser bekannten Theile der Wedas gedacht, obwohl zuweilen dergleichen in den Erklärungen derselben angesührt sind.

Nach den Bemerkungen welche Colebrooke über die wahre Geschichte der Religion der Hindus gemacht hat, nimmt er an: daß die Berehrung des Rama und Krisna unter den Wischnuiten, und die Berehrung des Mahadeva und der Bhavani unter den Sivaiten und Sakteiten, im Allgemeinen erst eingeführt sind, nach der Versolgung der Buddhisten und Oschainas!). Die Sahungen der Bedas sind älter als Buddha, dessen Theologie von dem System des Kapila erborgt zu sein scheint, und dessen Verken der Apila erborgt zu sein scheint, und dessen Verken der Meinung nach zu oft unter dem Vorwande, Opfer zu bringen, geschlachtet wurden, um ihr Fleisch zu essen. Die Vertreibung der Secte der Buddhisten aus Indien hat die völlige Wiederherstellung des Religionswesens der Wedas nicht zur Folge gehabt. Vieles was in demselben gelehrt wird ist jeht veraltet, und statt dessen sind neue Vorschriften und

<sup>1)</sup> Das hier gefällte Urtheil über die Berehrung des Mahadeva, b. i. des großen Gottes, und der Bhavani, der Schöpferin oder Urmutter, beweist: daß Colebrooke von den Upanisads eben nicht mehr gelesen hat, als in den Erklärungen über die Ratur der Seele von Bedantatheologen daraus angesührt worden ist. Er würde sich sonst überzeugt haben, daß die Berehrung des Nahadeva — eins mit Swa, Rubra und dem Feuer — so alt ist, als die Berehrung des Brahma; die Berehrung der Bhavani oder Maya, des weiblichen Urprincips, geht selbst aus dem Ridschweda hervor. Was über den Wechsel in den Gebräuchen und religiösen Ceremonien gesagt wird ist sehr wahr, nur sind die geschichtlichen Umstände welche hier eingewirkt haben, unrichtig, und nach den einseitigen Darstellungen der Brahmanen, die alle Andersglaubenden als Secten von sich ausgehen lassen, ausgesast.

religibse llebungen eingesührt, und neue Formen und Geremonien gegründet. Rituale aus den Puranas und Gedräuche aus einer noch geringern Quelle, den Tantras entlehnt, haben die Sahungen der Wedas außerordentlich verdrängt. Die Thieropfer vor dem Bilde der Kaii ') übertrasen die wenigen blutigen Opser des Vainwa; und die Andetung des Rama und Krisna solgte auf die Verehrung der Planeten. Ist diese Meinung gegründet, so solgt, daß die in Frage stehenden Upanisads erst in einer spätern Zeit, und nach der Entstehung der Secten, welche Rama und Gopala verehren, versaßt sind.

Aus denselben Gründen mögen alle Upanisabs welche die Lehren dieser Secten stark begünstigen, als verdachtig betrachtet werden. Dies ist auch der Fall mit dem Atma-Bodha Upanisad, in welchem Krisna unter dem Ramen: Madhu-Sudana, Sohn der Devaki, angesührt wird, berselbe Fall sindet sich bei dem Sandaritapani, welches die Berehrung der Devi lehrt 2).

Die übrigen hier in Rebe flehenden Upanisabs enthalten, so weit Colebrooke sie untersucht hatte, keine innern Anzeigen von einer neuern Zeit, doch halt er sie verdächtig, weil er ihre

<sup>1)</sup> Ju Bengalen und ben benachbarten Provinzen werden Taufende von Lammern und Buffeltälbern vor diesem Bilbe in ben Tempeln und Hauskapellen der Reichen geschlachtet. Die Secte welche dieser Lehre folgt, ist in Bengalen und in anderen Theilen Indiens herrschend.

Colebroote.

<sup>2)</sup> Zusolge der einzigen Abschrift welche Coledrooke sah, enthält es süns Upanisads, und gehört zum Atharvan; aber der Styl in dem es geschrieden ist, gleicht mehr dem Styl der Aantras, als dem der Wedas. Es ist eine Abhandlung damit verbunden welche als zu demselden Wedas gehörig bezeichnet wird, und den Titel sührt: Tripura Upanisad, oder: Tripuriya; sie ist aber verschieden von einer andern unter dem Titel: Tripuri Upanisad, welche in verschiedenen Sammlungen theologischer Schristen gesunden wird. Coledrooke mistrauet beiden, od sie gleich von dem Bersasschunden und Von Bhatta Bhattara eine Erklärung des Tripura geschrieben ist.

Devi (Gottin) ift eine gewöhnliche Benennung ber Kali, ober ftrafenben Kraft ber Bhavani.

Aechtheit nicht burch äusiere Gründe beweisen kann. 1). Doch ist es wahrscheinlich, daß weitere Untersuchungen die Aechtheit der mehresten als Auszügen aus den Wedas, oder burch Anspükrungen von bekannten Erklärern, beweisen werden. In Bezug auf die darin enthaltenen Lehren schein sie mit den ächten Upanisads übereinzustimmen.

So weit Colebroofe. Dan bat feinem Beweise für bie Aechtheit ber Bebas im Sanzen volle Gerechtigkeit wiberfahren laffen. Seiner Arbeit verdanken wir bie erfte klare Anficht von jenen alten, beiligen Schriften, und lernen burch biefelbe ben Reichthum ber Literatur kennen, die fich barauf grundet ober Wir gewinnen durch ihn die erste sichere Andeubaran knúvst. tung zur nahern Bestimmung bes Alters eines Theils biefer Schriften, in ber Entwickelung bes ihnen beigefügten Ralenbers, ein Gegenftand, ber für unfere Untersuchung von Bichtiakeit ift. Benn nun nach Colebrookes Berechnung bie Anfertiaung biefes Kalenbers etwa eintaufend vierhundert Jahre vor unferer Beitrechnung fallt; fo tann allerdings gefchloffen werben: daß die Ceremonie, zu beren genauer Ausübung eben biefer Kalenber angefertigt wurde, nicht nach jenem Zeitpunkte ein= geführt werben konnte; aber keineswegs lagt fich schließen : baß biefe Geremonie, und die mit derfelben verbundenen Gebete, welche einen Theil ber Bebas ausmachen, nicht alter fein konn-Es wird vielmehr, burch ben Gang ben folde Einrichtun: gen überhaupt nehmen, mahrscheinlich, daß biese Opferhand: lung schon lange vorher geubt fein mußte, ehe man ben Berfuch machte, fie durch aftronomische Bestimmungen an feste Beitpunkte zu knupfen, und baburch die Reste mit bem burgerlichen Sahre in Uebereinstimmung zu erhalten; wozu freilich bas

<sup>1)</sup> Dies ift auch amwendbar auf verschiedene Upanisads welche nicht in die besten Sammlungen aufgenommen sind, z. B. Standa, Kaula, Gopisandana, Darsana und Bradichrassatschi. Colebrooke.

Bandelbare in ber Mondzeit in Bezug auf die Jahreszeiten bald Getegenheit geben muste.

Eine Rachricht welche Howell mittheilt, und bie wir balb naber tennen lernen werben, fest bie Befanntmachung ber Webas eintausend fechsbundert Jahre vor unfere Zeitrech: nung; also etwa gweihundert Sabre bober binauf, als bie Unfertigung jenes Kalenbers. Da bie Bekanntmachung ber Bebas wohl nichts anderes beißen fann, als bie Sammlung ber damals schon bekannten Stude und die Einführung einer bestimmten Tempelliturgie burch biefelbe, fo ift biefe Nachricht hier allerdings fehr zu beachten, ba wohl wenigstens zweihunbert Sahre verfließen mußten, ehe man über bie Abweichung ber Beit, welche bei ben Tempelfesten nothwendig bemerkt werben mußte, fo weit ins Reine kam, baß jener Ralenber für bie Feierlichkeiten eingerichtet werden konnte. Doch bas hobere. ober minder hohe Alter biefer Schriften, ift fur unseren gegenwartigen 3wed nicht von großer Bebeutung; genug, baß aus obigem Beweise flar hervorgeht, bag bie jegigen Bebas noch biefelben beiligen Schriften find, welche von ben hindus von jeher als bie Quellen ihrer Religion betrachtet und verehrt morben find.

Ueber manche, bei biefem Beweise von Colebroote geau-Berte Meinungen muffen wir einige Bemerkungen folgen laffen. Schon oben wurde in einer Anmertung barauf hingebeutet, baß ber vierte Beba vielleicht beswegen nicht fo häufig genannt, ober mit den drei ersten zusammengesetzt wurde, weil biese ben brei großen Gottern, Feuer, Luft und Sonne zugeschrieben wurden. Den Beweis, daß ber Atharvan wirklich alt fei, und zu ben Wedas gerechnet werbe, nahm Colebrooke aus bem Afchandodichna Upanisad; jedoch nur aus einer Stelle besselben. welche in einer Erklarung bes Ritsch angeführt war; er hatte bas Upanisab also selbst nicht gelesen. Wir tennen baffelbe zwar nur aus dem Auszuge welchen Anguetil du Verron aus bem Persischen übersett hat, boch läßt fich baraus zur Aufklärung biefes Gegenftanbes vieles ichopfen. Die Ueberfebung beginnt mit dem vierten Abschnitt, und dieser handelt pon ber

Bebeutung bes oum, ober bes geheimnifvollen Ramens Gottes. Die muftischen Auslegungen biefer brei Buchstaben, welche nach manchen Aussprüchen ber Upanisabs; bie ganze Bissenschaft von Gott umfaffen, find bekannt. Das eben genannte Upanisab fügt bem oum noch bas adkiteh, b. i. ben Ton, ober bie harmonie, in welcher ber Samaweba, ober bas Wort oum gesprochen ober gesungen wird, bingu. Dies Wort bat brei Solben, von benen jebe einem Buchftaben bes erften entfpricht; fo bebeutet nun ad ben Saman, bas Parabies und bie Sonne; ki ben Dabidus, bie Atmofphare und bie Luft; teh ben Ritfc, bie Erbe und bas Feuer 1). Bon biefer Erklarung weicht ein andres Upanisab ab. Rach bem Brahm = babia find jene brei Buchstaben brei Bebas, brei Bel= ten, brei Feuer, brei Gotter. Der erfte ift: Ritsch, Erbe, glanzend Feuer (ignis apparens) und Brahma; ber zweite: Dabidus, Atmosphare, Keuer ber Conne und Bifchnu; ber britte ift: Saman, bas Paradies, bas naturliche Keuer und Siva 2). Bir wollen uns hier nicht bei ben Abweichungen ober Berwechselungen aufhalten, welche bei dem Ritsch und Saman, bei Brahma und Siva flatt finden, und wozu die brei Fenervon benen nachher bie Rebe fein wird - Gelegenheit gegeben zu haben scheinent, ba es bier blos barauf ankommt zu zeigen: wie die drei ersten Webas burch ihre Verflechtung in bas myftische oum, und die Knupfung berfelben an die brei Belten und die drei großen Gotter, Feuer, Luft, Sonne; Siva, Wifchnu, Brahma, aus benen man fie berleitete, in eine unübersebbare Menge von Borftellungen gemischt und überall genannt wurden, wo man an ben vierten Beba gar nicht bachte. Es konnte daber nicht fehlen, daß ber Atharvan in der Achtung herabsank, und man ihm aulest ben Werth nicht beilegte, ben man ben brei erften zuschrieb, wenn man auch seine Gottlichkeit gar nicht bezweifelte. Dies alles faat nun das Tschandodschva Uvanisad

<sup>1)</sup> Onpuck'hat, stud. et oper, Anquetil du Perron, Tom. I. p. 20.

<sup>2)</sup> Oupnek hat, T. II. p. 218, 219.

· 1/25.

selbst. "Drei Webas — heißt es — ber Ritsch, Pabschus und Saman, sind der Ansang (ober die Wurzel, das Urspringliche) in diesem Worfe (aum). Der vierte Weda, Athoroan, da er zu den drei Wedas hinzutvat (ober aus ihnen hervorging), wurde nicht erwähnt!)," nämlich nicht in der Erkärung des Mannens, ober des Symbols Gottes, oder der mystischen Theologie überhaupt. Daß diese Ansicht der drei ersten Wedas und ihre Beziehung auf die drei großen Götter in einer frühern Religionsansicht überhaupt ihren Grund hatte, wird in der Volge deutlich werden. Kehren wir jeht zu Colebroofes Meinung von der Bildung der Wedas, in ihrer jehigen Gestalt, zurünk.

Ich halte es, fagt er, wahrscheinlich, bag Dwapanana die Bedas fammelte, und davon ben Ramen Brafa, ber Camm: ler, erhielt. Er erklart fich nicht beutlicher barüber, wie er fich bies Sammeln ber beiligen Schriften eigentlich bachte; ober welchen Begriff er mit biefem Sammler verband; ob es wirklich, wie er oben aus ben Puranas und ben Erklarungen ber Bedas anführt, und hier als glaublich wieberholt, nur ei= nen Sammler gab? Db biefer Sammler zugleich Sammler ober Berfaffer ber Puranas war? ob ber Juname: Brafa, Sammler, wirklich nur eine und bieselbe Person bezeichne, ober ob nicht mehrere Personen barunter begriffen werben? Gleich= wohl hangt für die Geschichte dieser Bucher, an welche die Geschichte ber Religion ber Hindus felbst geknupft ift, viel von ber Untersuchung und Beantwortung biefer Fragen ab. Rach ber Anficht, welche Colebrooke oben aus ben Puranas aufstellte. und welche auch Goverdhan Kaul in feiner Ueberficht angiebt. foll ein Mann alle einzelnen Stude ber Bebas, Sommen, Gebete, Borschriften, Upanisabs u. f. w. gesammelt, und in vier Saupttheile gebracht haben; berfelbe Mann foll auch bie achtzehn Puranas nicht allein gesammelt, sondern auch, mit Ausnahme eines einzigen, gefchrieben haben; ferner werden ibm. das große hetbengedicht Maha=Bharata, einige philosophische

<sup>1)</sup> Oupnek hat. T. I. p. 16.

Saffras und Boltsichriften beigelegt. Diefes Zusammenhaufen gang ungeheurer Arbeiten auf einen Dann, ber überall nur Byafa, ber Sammler beißt, muß zu verschiedenen Betrachtungen Anlag geben; wir wollen hier blos bei ben Bebas fleben bleiben. Gegen bie Behauptung: bag bie Samm: lung aller einzelnen Stude in ben Bebas, und ihre Bertheis lung nach gewiffen 3weden, ober Form und Beschaffenheit ber Stude felbft in vier besondere Berte enthalten, erheben fich febr bedeutenbe, auf innern und außern Grunden ruhenbe 3weifel. Bas Colebroofe als Beweis bafur anführt, trifft immer nur einzelne Sanhitas und Satichas, bie er bann mit einem Beba überhaupt verwechseite; so beutlich biese Zweckmäßigkeit in ber Sammlung mancher einzelnen Sanhitas, ober Bucher einleuch tet, fo fehr verschwindet fie, wenn man die Busammenstellung biefer einzelnen Theile zu einem Ganzen untersucht. wenn ein Sammler, wie behauptet wird, bie metrischen Stude in ein Bert, ben Ritsch, und bie profaischen Stude in ein anberes Bert, ben Jabichus jusammenfaßte; woher fommt es, baß in bem Ritsch fich profaische Stude und in bem Yabschus fich wieder ein eigener Ritsch findet? Woher kommt es, baß biefer Weba in einer boppelten Gestalt, als schwarzer und weis fer Nabschus vorhanden ift? Wober kommt es, bag viele ein: zelne Stude in mehr als einem Beba vorkommen, oft gang, oft ziemlich übereinstimmend, nur in einzelnen Worten und ber Stellung ber Berfe abweichend? Das alles fann unmoglich von einem Sammler berrühren.

Die obige Geschichtserzählung sucht diese Simwurse zwar zu heben, verwickelt sich aber dabei in unauslösliche Widersprücke. Da soll Woasa die vier Wedas vier besondern Schülern gelehrt haben, diese lehrten sie wieder andern Schülern, und so dilbeten sich besondere Schulen, welche sich im Lause der Zeit immer mehr spatteten, und so wurden endlich die Wedas in elshundert besondern Schulen bearbeitet, und daraus entstanden num alle die Verschiedenheiten und Abweichungen worauf oben bingedeutet wurde. Liegt in diesen Behauptungen etwas Wahres, so ist klarz daß man die jetzige Korm der Wedas keineswegs

bem Wyasa zuschreiben konne; bochstens rubrte bie Bahl ber Bebas, viere von ihm ber; alles Uebrige batte fich nach und nach in ben Priesterschulen gebildet. Man ware babei aber gezivungen, einen zweiten Wyasa anzunehmen, ber bie Sanhitas und Satschas, wie fie in ben verschiebenen Schulen sich gebildet batten, und zu einem Beba geberig betrachtet wur: ben, zusammenfügte, ben Kanon ber heiligen Schriften schloß, und baburch ben weitern Beranberungen zuvorkam. Derfelbe konnte - ja mußte - nun auch die Puranas und andern beiligen Schriften sammeln, und so bas ganze System abschließen. Iff nun von einem Wyasa bie Rebe: welcher ben Bebas ihre jetige Gestalt gab, und ben Ranon ber beiligen Schriften überhaupt bestimmte, wie Goverdhan ausbrucklich von ihm fpricht, fo fann nur von bem letten bie Rebe fein, nicht aber von bem ersten, ba die Form, welche er biefen Schriften gab, verloren ging. Faffen wir ben Gegenstand scharfer ins Muge. Seber Grunber, ober berühmte Lebrer einer besondern Priesterschule, fammelte - ber obigen Erzählung gemäß einen eigenen Sanhita und Satscha, welche noch jest ihre Ramen tragen. Die vier Bedas, wie fie jest find, bestehen nun aus lauter Sanbitas und Satschas von besonbern Samm= lern, und unter biesen finden fich bie Ramen ber Schuler, welche die Webas von den vier erften Lehrern, benen Wyafa fie anvertraut haben foll, empfingen. Wie mar bies moglich? Wie konnten biefe Schuler sammeln und ordnen, was ihnen von ihrem Lehrer schon gesammelt und geordnet übergeben war? Sollte diese Erzählung als möglich gebacht werben, so mußte man annehmen: jene erfte Sammlung ber Bebas burch einen Brafa, fei feine foriftliche, fonbern eine munbliche ge-Er habe bie bamals bekannten Stude ber Bebas gelernt, in vier Abtheilungen gebracht, und biefe Abtheilungen bestimmten Schülern gelehrt, welche fie auswendig gelernt; einer bie metrischen, ein andrer bie prosaischen Stude u. f. w. Diese lehrten wieder ihre Schuler, und jeder fügte noch hinzu was ihm von angenommenen Gebeten und Hymnen in den verschiedenen Tempeln ober Priesterschulen befannt wurde; fo



bearbeiteten bann verschiedene Schulen, oder Priestervereine, jeder einen eigenen Sanhita oder Satscha, welche nach und nach von der mündlichen Ueberlieserung in die schriftliche übergingen; wodurch die in der mündlichen Ueberlieserung sich eingeschlichenen Abweichungen und Wiederholungen besessigt wurden. Diese verschiedenen Sammlungen slossen endlich in vier Hauptwerfe zusammen, welche jest die vier Webas bilden.

Daß anfänglich nur mundliche Ueberlieferung ber Bebas flatt fand, geht aus ber Geschichte berfelben, wie sie erzählt wird, unwiderleglich beroor. Belchen Sinn kann es sonst haben, wenn ein Lehrer feinem Schuler ben Beba lehrt, und biefer ihn nun befist. Dem Mabreben von ber Entstehung bes schwarzen und weißen Yabschus liegt bas mundliche Mittheilen und Auswendiglernen ber einzelnen Stücke geradehin jum Grunde. Daß, fo lange mimbliche Ueberlieferung ber Webas dauerte, fie ben Umfang nicht haben konnten wie jest, scheint einleuchtend: jeder Tempel, ober jede Priefterschule begnügte fich wahrscheinlich mit einem Sanhita und Satscha; bie Schreibekunft allgemeiner, ober bie Sammlungen jum Muswendigbehalten zu fark wurden, schrieb man fie auf. Mun erft konnten die Liturgien ber verschiebenen Tempel, die einzel= nen Bebatheile ber verschiedenen Schulen gefammelt werben, und so mochte ein letter Wyasa wirklich bas Berftreute sam= meln und ben Kanon schließen. Go fehr biefe Anficht auf ei= ner Seite von ben Angaben ber Sindus unterflutt wirb, fo febr titt fie auf einer andern damit in Widerspruch. setzen die Schreibekunft, und die Anwendung berselben auf die Wedas viel früher als Wyafa; feine Sammlung foll eine schriftliche sein, die nicht auf die Sammlung der einzelnen Theile folgt, fondern benfelben vorhergeht. Gollte bier feine Bermech= selung zwischen bem zweiten Woasa und bem ersten — wenn es einen folden gab - flatt finden? Sollte ein erfter überhaupt in einer Person vorhanden gewesen sein, oder wird mit bem Ramen bier überhaupt bas Sammeln in vier Sampt: schulen, die wir gleich naber bezeichnen werden, verstanden? Es wurde Colebrooke bei feinen reichen Sulfsmitteln vielleicht



gelungen sein, den Gegenstand aufzuklären, wenn er ihn aufgefaßt hätte. So gering unsere Hulfsmittel auch sind, so sodert es doch der Zweck unserer Arbeit, den Bersuch zu machen, wenigstens einiges Licht über jene Fragen zu verdreiten.

Rach bem furgen Umrig ber altesten Geschichte ber Sinbus, welchen ber folgende Abschnitt liefern wird, und ben bie Bebas felbft unterflüten, lebten bie hindus in jener frühen Beit, in welcher die Bedas fich bilbeten, unter vielen, ganz unabhängig neben einander herrschenden Rabschas, ober Konigen. Rabicha batte, und ber Weba felbft ichreibt biefe Ginrichtuna por, feinen Sauspriefter, und neben feinem Minifterrathe, feinen Priefterrath, ober ein Prieftercollegium, in welchem ber Hauspriester ben Borfit führte, und in welchem alles was im Hause bes Konigs und in seinem — nicht aroßen — Lande Die Religion betraf, als Opfer, Feste u. f. w. berathen und ent= fdieden murde. Diefe Prieftervereine, wie man biefe Priefterrathe füglich nennen tann, lebten eben fo unabhangig neben einander, wie die Konige felbft. Der Priefterrath bes Konigs Dafaratha zu Anodhna bestand aus acht Mitgliebern; Bafifch= tha ber Hauspriester hatte ben Borfit; Kaspapa, Bamadema waren Mitglieber und Biswamitra ftand mit ihnen in genauer Berbindung; jeber von ihnen hatte eine Menge Schuler. bie er unterrichtete, und man ift gezwungen, vorauszuseten: daß fie als Mitglieder eines Bereins, ber über religiofe Gegenstände au entscheiben hatte, auch über bie Gegenstande ihres Unterrichts über Gottesverehrung überhaupt, einig waren. Gben to ein= gerichtete Prieftervereine, beschreibt ber Ramanana an ben Sofen ber Könige zu Dithils und Anga. Man mag ben geschicht= lichen Werth bes Ramayana auch noch so tief berabseben, so viel bleibt boch wohl gewiß, daß bergleichen allgemeine Einrich= tungen von bem Berfaffer nicht erfunden, sonbern aus bem wirklichen Leben genommen wurden.

Höchst wahrscheinlich waren es nun die Vorsteher dieser Bereine, ober die, welche großen Einfluß in denselben hatten, welche, indem das Religionswesen im Staat unter ihnen stand, die einzelnen Theile der Wedas, welche im Grunde ansänglich

nichts waren als Tempelliturgien, Gebete, Symnen, Anrufungen, mit ben Borfcbriften jum Gebrauch berfelben bei Dofern. Reften und täglichen Geremonien, fammelten, ordneten, in ihren Schulen lehrten, und baburch ben Grund ju ben verschiebenen Sanhitas und Satschas legten. Wenn im Ramayana fo oft vom Beba, ben Angas und Saftras bie Rebe ift, fo ift flar, bağ barunter noch nicht bie vier Bebas, sechs Ungas u. f. w. wie fie jest find, verftanden werben tonnen. Go wird 3. B. von Bafifchtha, Bamabewa, Kaspapa, Biswamitra u. f. w. gerühmt, baf fie, "tief erfahren" im Beba maren; fie gehoren aber felbft zu ben fruchtbarften Berfaffern ber Sommen und Gebete, welche bie jetigen Webas enthalten. Bielleicht find fie aber nicht Berfasser aller ber Stude, welche ihren Ramen tragen, fondern fie murben blos in ihren Schulen gelehrt. Ausbrude alfo: tief in ben Webas; erfahren in ben Borschriften ber Bebas und Saftras fein, muffen einen andern Sinn haben, wie man ihnen nach Bollenbung ber Bebas giebt; fie bezeichnen nichts als in ben Liturgien ber Tempel, in allen, ben Dienst ber Gotter betreffenden Gebrauchen und Borichrif: ten, genau bekannt zu fein.

Bir nehmen hier ferner, vorläufig noch ohne Beweis an - was nachher aber erwiefen werben wirb - baf bie Hindus in ben atteften Beiten febr viele Gotter verehrten; Sonne, Mond, Sterne, Feuer, Luft, Baffer, Erbe u. f. w.; furg alle bie Befen, an welche bie hymnen, Anrufungen und Gebete ber Bebas gerichtet find, und welche, wie Colebrooke richtig bemerkt, bie alteften Stude ber Bebas ausmachen. Endlich brachte man, wie ein Upanifad fagt, auf bem Bege ber Betraditung, biefe Gotter auf brei große Gotter gurud, auf Feuer, Luft und Sonne. Daffelbe lehrt and, wie fcon oben angeführt wurde, eine alte Erklarung bes Beba. Das ganze Bolk - fahrt bas Upanisab fort - theilte fich mm in brei Gecten; in Feuerbiener (Sivaiten), Luftbiener (Wifchnuiten) und Sonnenbiener (Brahmaiten). Es ift naturlich, baf bie einzelnen Terte ber Bedas, welche schon früher in ben Tempeln, jum Dienft ber einzelnen Gotter in Gebrauch waren, nun in größere

Sammlungen vereinigt wurden beren nothwendig brei, nach ber Babl ber brei Sauptfecten entfleben mußten, wobei jebe Secte ihren Weba auch ber Gottheit auschrieb, die fie als die hochste erfannte, und folglich wirklich angenommen wurde, baß, wie im Ritich felbft erklart wird, ber Ritich aus bem Feuer (b. i. im Dienfte bes Feners, burch Eingebung bes Feuers); ber Babichus aus ber Luft (im Dienfte und burch Gingebung ber Luft): ber Saman aus ber Sonne (im Dienft und burch Eingebung ber Sonne) entstanden fei. Der vierte Beba fett nun aller: bings bas Borhandensein einer vierten Secte voraus, von beren Entstehung ober Dauer wir in ben Upanisads keine Nachrichten gefunden haben, die mahrscheinlich von den drei großen Relis gionsparteien frühzeitig verschlungen wurde, und wie nachber gezeigt werben wirb, aus ben Berehrern bes Indra, als eines Königs aller Gotter, beftanden zu haben fcheint. Der Umftand, in bem Atharvan Vorschriften für gewisse Opfer fehlen, welche in ben brei übrigen enthalten find, beutet allerdings auf einen Ursprung in einer von ben übrigen etwas abweichenben Religionspartei hin; ferner verbient hier ber bekannte Umstand fehr in Betracht gezogen ju werben, bag bie Brahmanen sich noch jest in brei Secten theilen, von benen eine ben Ritsch, bie andre den Yabschus, die britte endlich ben Saman allein flubirt, und jebe die etwas abweichenden Rituale ihres Weda befolgt; bagegen uns eine vierte, ben Atharvan allein flubirende Partei nicht bekannt geworden ift.

Die altesten Terte entstanden also noch in dem sinnlichen Naturdienst der einzelnen, angebeteten Wesen, und wurden für einzelne Tempel gesammelt; slossen dann bei der Bisdung in drei Hauptparteien in drei Hauptsanmlungen zusammen, die dann bei der höhern Ausbildung der Religion als Pantheismus, der nun Alles in eine Ansicht zusammenschmolz, wie auch der vierte, als göttlich anerkannt, und dem Brahma allein zugesschrieben wurden, da man in ihm vorzüglich die schöpferisch mitstheilende Kraft der Gottheit erblickte. Mit Rückblick auf die frühere Meinung über den Ursprung der Wedas, heißt es nun im Gesetzbuche Manus von Brahma: "Aus Feuer, aus Luft

und aus der Sonne, melkte er die drei ursprünglichen Webas, den Ritsch, Jadschus und Saman, zur gehörigen Betrichtung des Opsers"). Der Versasser kennt den Ursprung der Webas, führt ihn aber nach der jüngern Ansicht auf die Thätigkeit des Brahma zurück. Sine, von Holwell mitgetheilte Rachricht, von welcher noch weiter die Rede sein wird, bestätigt diese Ansicht nicht allem, sondern deutet auch noch darauf hin: daß die ältesten Stücke der Wedas ursprünglich in einem andern Dialekt versast waren, und erst nachher, vielleicht dei der schriftlichen Sammlung in das Sanskrit übersetzt wurden; eine Rachricht, die mit der ältesten Geschichte des Volks sehr überzeinstimmt.

Daß diese Ansicht der Entstehung und Ausbildung der Wedas zum Theil noch auf Boraussehungen und Währscheinslichkeiten ruhet, braucht wohl kaum bemerkt zu werden; da man sich aber die Entstehung und Bildung jener Bucher, dem natürlichen Gange der Ausbildung des gesammten religiösen. Lebens des Volks angemessen denken muß, scheint der angedeutete. Weg der Wahrheit wenigstens sehr nahe zu liegen.

Folgen wir jest Colebrooke weiter. Wenn berselbe einige Upanisads oder Puranas, oder Theile dieser Schriften als unsächt, oder verdächtig, bezeichnet, weil sie einen prophetischen Ton annehmen, und so offenbar später geschehene Thatsachen in eine frühere Zeit versetzen sollen, so wird jeder diesem Urtheile beipslichten, sobald die Behauptung erwiesen ist. Allein hier sindet sich ber Colebrooke eine bedeutende Lucke, und selbst in der Answendung des Begriss der Aechtheit, wie er ihn richtig ausstellte, ein undestimmtes Schwanken. Jenes verwersende Urtheil wird auf solgende Art begründet: es wird zuerst für die Upanisads und Puranas ein Zeitpunkt angenommen, der als Scheidewand zwischen ächt und unächt tritt. Was vor demselben geschrieben wurde, soll ächt, was nach demselben geschrieben wurde, unächt sein. Aber wie, wann und wodurch soll dieser Zeitpunkt bestimmt werden, und was berechtigt überhaupt einen solchen

<sup>1)</sup> Manus Gefege. I. 23.

Colebroofe erklart fich barüber gar nicht, und anzunehmen? scheint bier mehr einer ihm buntel vorschwebenben, aus drifflis den Borfiellungen entsprungenen Ibee, als einem beutlichen Begriffe gefolgt zu fein. Goll biefer Beitpunkt etwa ber fein. mo ber Brafa ben Kanon ber beiligen Schriften fchlag? Aber Colebroote felbft, balt biefen jimger als Bubbha, von welchem eben in jenen Prophezeihungen bie Rebe ift. hier zeigt fich eine andre fehr schwache Seite biefer Grinde. Es wird nur ein Budbha angenommen, ber als Reger von ben Brahma: nen ausgeben und feine Lehre von ber Philosophie bes Rapila entlehnt haben foll. Dies ift allerdings die Behauptung ber Bedantagelehrten, denen Colebroofe, wie die mehreften Englander unbedingt folgen; allein eine genauere Untersuchung dieses Gegenständes führt zu ganz andern Ergebniffen. Die Buddha: lehre ift minbestens eben fo alt, als bie Brahmalehre, und ber gerfte Buddha fällt in eine fehr hohe Zeit zurud; ber Buddha aber, den Colebrooke hier im Auge hat, und der als eine Avatar bes Wischnu betrachtet wird, ift, wie in der Folge gezeigt werben wird, gar teine geschichtliche Person, sondern eine nach und nach gebilbete, von ben Brahmanen aus bem Bubbbismus geschöpfte Stee. Es mußte also erft gengu untersucht werben, in wie fern in jenen Schriften überhaupt von einem Bubbba bie Rebe ift, und in welche Zeit die Berfaffer fich felbft babei stellen, ebe barüber ein ficheres Urtheil gefällt werben kann, Das prophetische Capitel im Bhagavat : Durang lafit aller: bings vermuthen, bag auch in andern Puranas bergleichen vorkommen werben; follten fie aber eben fo angehangen ober ein: geschoben sein wie bier, fo wurde fich leicht zeigen laffen : baff fie jungere, unachte Buthaten feien, von benen auf bas Alter und ben Werth bes übrigen Buchs gar nicht geschloffen werben Wir wollen burch bies alles feineswegs bie Aechtheit ber angefochtenen Schriften vertheibigen, fonbern nur aufmert= fam barauf machen, wie vieles hier erft noch untersucht merben muß, ehe ein grundliches Urtheil gefällt werben fann.

Roch mehr Zweifel erheben fich gegen die Urtheile unfers Berfaffers, wenn von ben Upanifabs und Puranas die Rebe

ift, welche von Rama und Krisne, als Avatars bes Wischmu bandeln, und wir muffen ibm bier einen geraben Widerspruch entgegen feben. Es tritt bier in feinem Urtheile neben bas Merkmal ber Nechtheit welches aus ber Beit bergenommen ift, noch ein anderes, rein bogmatisches. Es wird ber Gat zum Grunde gelegt: nichts ift als acht zu betrachten, was in feinen Lebren und gesammten Inhalt von ben vier Bebas abweicht. Dann wird fo geschloffen: Beil in ben Bebas feine Gpur von bem Dienste bes Rama und Krisna zu finden ift, so find bie Gecten, welche ben Rama und Rrisna verebren, junger als die Bedas, und die Schriften welche ihre Lehre enthalten, find unacht.1). Bas wurden wir wohl einem gelehrten Sindu antworten, welcher behauptete: Die Propheten bes alten Zestaments find unacht, weil fie junger find als Moles; Evangelien und Briefe bes neuen Testaments find unacht, weil fie Ramen, Geschichten und Lehren enthalten, von benen im Mofes teine Spur zu finden ift. Rach ber Geschichte ber Sinbus felbft, und ben Angaben aller, ben Rama und Krisna betreffenben Schriften, traten beibe Eroberer in einer jungern Beit auf, in ber ichon lange Bebas und Saffras porbanden waren, und eigentlich ber Mothus nur noch als Dichtung über bei Geschichte schwebte; beibe traten in alten Staaten auf, und ihre Gefchlechtsregifter fleigen über taufend Sahre hinauf; fie fanden wohl eingerichtete Priestervereine und einen völlig aeordneten Tempelbienft; und ber größte Lobfpruch ber ihnen beigelegt wird, ift eben: baf fie in ben Bebas und Saftras tief erfahren waren. Es ift also naturlich, daß in den alten Bebas von ihnen noch gar nicht bie Rebe sein kann. Colebrooke tritt bier gang in ben beschränften Kreis ber Bebanta = Theolo=

<sup>1)</sup> Der Berf. nimmt zwar As. Res. Vol. IX. p. 293 diese Behauptung in so weit zurück, daß im Aschandobschha Upanisad wirklich schon von Krisna die Rede sei; doch nur, wie er von einem Brahman Unterricht empfange; die bloße Rennung des Ramens, fügt er hinzu, sei aber keine Unzeige von Berehrung, und so bleibe er in der Hauptsache bei seiner ersten Behauptung.

gen, wenn er ben Inhalt ber Bebas jum unbebingten Pruf: ftein ber Aechtheit anderer Schriften und Lehren macht. Er hat vollkommen Recht wenn er behauptet; bag bie Bedas urspringlich nur Ratur = und Sternendienft tennen; aber bie Lehre von ben Avatars ber Gotter gehort ben nicht minder alten Puranas, in welche fie aus ben uralten Softemen bes Bubbba und Ethummefcha übergegangen ift - welches unfer Krititer ganz überfieht. Diefe Sinseitigkeit offenbart fich auch barin, daß ber Berfaffer behamptet: Die hindus schöpften ihre Theologie alle in aus ben Upanisabs; wobei wieder bie Bebanta : Theologen mit ben Hindus überhaupt verwechselt wer-Denn so richtig es ift, daß die Webanta ihre Theologie aus einigen (nicht allen) Upanisabs schöpft, so gewiß ift es auch, baß andere große Religionsparteien ihre Theologie zugleich, ja jum Theil allein, aus ben Puranas, Saftras und Tantras Daraus geht nun auch die Unhaltbarkeit bes Schluf: fes hervor, daß diejenigen Upanisads, welche von dem Wedanta-Gelehrten nicht erklart, ober in ihren Erklarungen ber Bedas nicht angeführt worden, unwichtig ober verbachtig feien. Rach Sankaras eigenem, von Colebrooke angeführtem Beugniß, wahl= ten fie nur solche Abhandlungen, in welchen ihre theologische Lebre von ber Natur ber Seele enthalten ift, und ließen bie andern unberührt, weil fie zum Theil andern Secten angehoren. Daß aber bennoch bie Webanta = Theologen ihnen in ber Sammlung ben Plat laffen, ben fie einmal einnehmen, ohne ibre Aechtheit anzugreifen, scheint in ber That fur biefelbe zu sprechen.

Die Entstehung der Upanisads und ihre wahre Bedeutung in Beziehung auf die Religion überhaupt, läßt sich aus Form und Inhalt derseiben, und ihrem Verhältniß zu den Wedas, mit ziemlicher Sicherheit bestimmen. Die altesten Theile der Wedas sind, wie schon Coledvooke erkennt, die Hymnen, Gebete, Anrusungen, und Vorschriften für religiöse Gebräuche; kurz Tempelliturgien. Die Gebete sind an Sonne und Mond und andere verehrte Naturwesen gerichtet, und gehören augenscheinlich zum Theil noch dem frühern Naturdienst an; Viels

gotterei ift barin noch gang unverfeintlich. Doch balb erwachte ein tieferer Ginn, und eine religibfe Philosophie bilbete fich in ben verschiedenen Parteien auch in verschiedenen Richtungen aus : bie wir in ber Folge naber bezeichnen werben. Sebe Diefer Parteien legte nun ihre Lehre in Upanifads, & i. theologifch : philosophischen Abhandlungen, Auffagen, Erzählungen, Gefprachen ober Gedichten nieber, bie baber vorzüglich als symbolisch = allegorische Erklarungen ber Webas zu betrachten find. Der Raturdienst felbft, in feiner gangen polytheistischen Form, wird barin aufgenommen, aber symbolisirt, und in die abstracteften, pantheiftischen Ibeen aufgeloft. Um biefen Eingang zu verschaffen, wurden fie ben alteften Seiligen ber Bebas in ben Mund gelegt, und bloß mythische Besen werden redend eingeführt, um ben Mittheilungen bas Ansehn ber Offenbarungen zu geben; fehr haufig berufen bie Berfaffer fich aber auf alte Spruche ber Bebas 1). Die Lehrart ift bem Geschmad des Bolks überhaupt angemeffen; alles ift in Bilber und Allegorien gekleibet, welche aus ber bamaligen Unficht ber Ratur und ber Birffamfeit ihrer Rrafte entlehnt find.

Anquetil du Perron, bem wir so viel für die Kenntniss bes alten Morgenlandes verbanken, hat sich auch in Bezug auf die Upanisads die größten Verdienste erworben. Einige dieser Abhandlungen lernten wir zwar schon durch B. Jones kennen 2), und Colebrooke hat in der oben genannten Abhandlung schätzbare Nachrichten über einige geliesert, und manche wichtige Stelle daraus überseht; allein Anquetil brachte eine persische Uebersehung von sunfzig Upanisads mit nach Frankreich, und gab sie in einer wörtlichen lateinischen Uebersehung heraus 3).

j.

<sup>1)</sup> An einen beabsichtigten literarischen ober religibsen Betrug ift babei gar nicht zu benken. Die Art der Absassung ift sast allen alten Sinduschriften gemein, die Lehren sind aus dem System überhaupt entwickelt, und die Reden, welche Brahma, Indra u. s. w. in den Mund gelegt werden, tauschen den gelehrten hindu nicht.

<sup>2)</sup> Works of W. Jones. VI. (Extracts from the Vedas.)

<sup>3)</sup> Oupnek hat (i. e. secretum tegendum) Opus ipsa in In-

· 34"

Freilich brangen fich beim Gebrauch biefer boppelten Uebertragung manche Bebenken und 3weifel auf. Rann man fich auf die Treue bes perfischen Ueberfebers, und die Richtigkeit feiner Auszuge verlaffen? Wurden bie Begriffe ber feinen. toeculativen Philosophie ber Hindus, wie fie in den Upanifads fich entwickelt, babei nicht in bie Formen mobamebanischer Dentart, und mohamebanischer Philosophie gezwangt? Gind fie also im Perfifden noch bas, was fie im Sanstrit waren? Gine genaue Untersuchung biefer Fragen ift nothwendig, ebe man über die Brauchbarkeit ober Unbrauchbarkeit bes Buchs entscheis ben fann. Bum Glud fehlt es nicht an Mitteln biefe Unterfuchung anstellen zu konnen. Anquetils Treue bei feiner Ueberfebung ift über jeden Zweifel erhaben. Er überfest burchaus wortlich, und wo bies ju Unverftanblichkeit führt. erlautert er burch furze 3wischenfabe, und wo ihm ber Ginn etwas zweifelhaft ichien, febt er die Driginalworte unter ben Tert. Colebrooke hat gleichfalls mehrere Stude aus einzelnen Upanisabs wortlich überfett, und ba auch feine Ueberfetung alles Bertrauen verbient, fo fann eine Bergleichung beiber Uebersethun= gen allerbings über ben Charafter ber perfischen Uebertragung ein allgemeines Urtheil begründen.

Nach Anquetil enthält ber persische Tert theils wirkliche Uebersetzung, theils nur Auszüge, und über jedem Stück
ist bemerkt, zu welcher von biesen Classen es gehört. Colebrooke handelt von dem ersten Upanisad der gewöhnlichen
Sammlungen genauer; es heißt bei ihm Mundaka und besteht aus sechs Abschnitten. Es ist eins der wichtigken für
die Theologie der Wedanta, und er giebt deshald den ersten
Abschnitt in einer wörtlichen Uebersetzung. Bei Anquetil hat
dies Upanisad den Titel: Mandek, und ist das vierte; es
hat hier nur vier Abschnitte, und zwei sind also von dem persischen Uebersetzung worliegende Stück, so gewährt der erste

dia rarissimum etc. Stud. Anquetil du Perron. Tom. I et II. Argent. 1801. 1802.

鑫

prinfende Blid: bag ber verfische Tert teine eigentliche Ueberfebung, fondern eine umidreibende Erflarung bes Driginals giebt; furze Gabe beffelben find oft in weitlaufig umfcbreit bende Verioben und im Sinne ber pantheiftischen Philosophie aufgeloff. Bu gleichem Urtheil berechtigt bie Bergieichung vieler andern Stellen. Da bennoch in ber perfischen Vorrebe verfichert wird: Die Uebersebung fei mortlich gemacht; so brangt fich bie Frage auf: Db ber Ueberseber nicht eine erklarende Umschreibung im Sanskrit vor fich gehabt, und für die Urschrift gehalten babe; ober ob er felbst umschrieb und erklarte, um feinen Lefern bas Buch verftanblicher zu machen? Im ersten Falle verbiente bas Buch mehr Zutrauen als im zweiten: aber es zeigt fich bei genauer Anficht, baß ber zweite bier wirklich ftatt findet. Der Ueberseber ruckt eine Erklaruma aus bem Commentar eines Sanfra Tichareby ein, welches ohne Zweifel ber berühmte Sanfara Atscharpa ift, beffen Commentar über biefes Upanisab Colebrooke so oft anführt. Da biefe Erklarung aber forgfaltig von bem Tert unterschieben wirb. fo wird biefer baburch als Ueberfetung ber Urschrift bargestellt. Die Anführung biefes Erklarers erwedt übrigens ein gunftiges Vorurtheil für bie Arbeit, weil man annehmen kann: bag bei ben, in ben Tert verwebten Erklarungen bie beften Gulfsquellen benutt worben finb; bei genauerer Unficht wird aber noch eine andere Beforgniß rege. Gleich im Anfange find bie Borte: Brahm : babia (Bidna), welche Colebrooke richtig überfest: Biffenich aft von Gott, aus bem Sansfrit beibehalten, und burch ben Bufat: i. e. Scientia unificationis, erklart. Obwohl bem Sinne nach biefe Scientia, ober bies Dogma unificationis, bem Pantheismus ber Upanisads, worin eigentlich die Biffenschaft von Gott besteht, ziemlich entspricht, so ift es boch ein, jener Philosophie vollig frember Ausbruck, ber ben mohame= banischen Susiten angehort, zu welcher Secte ber Ueberseter fich bekennt. Satte biefe Denkart vielleicht großern Ginfluß, und find wir ficher, bag bie Steen nicht ofter in andre, bem Islam eigene übergeben?

Colebroofe überfett aus bem Biopa ran'na Upanifab, welches jum weißen Pabschus gehort, ben Anfang bes britten Abschnitts bes vierten Brabmanas 1). Es ift barin bie Rebe von Birabich, bem erften Befen, bas fich felbft theitte, eine weibliche Salfte aus fich beraussehte und mit ihr Menfchen und alle übrigen Thiere zeugte. Er bemerkt babei. bag bie Theilung bes Birabsch in Mann und Frau in mehreren Puranas vorkomme; eben fo bie Beirath bes Manu mit feiner Tochter Satarupa, und daß bie Ausleger bes Upanifad glauben, es werbe in biefer Stelle auf die Beirath bes Manu angespielt, obwohl im Gefetbuch Manu als Abkommling bes Wirabich erfcheine 2). In Anquetils Uebersehung finden wir bies Upanisab unter bem Namen Brebarang als bas zweite 3), wo jene Stelle gleichfalls als Anfang bes vierten Brahmana, aber als erfter Abschnitt vorkommt, also zwei Abschnitte fehlen. Bergleicht man bier bie Ueberfetjungen mit einander, fo reicht für die erfte Salfte ber Ausbrud: Umschreibung, für bie persische Uebersebung nicht mehr hin; sie ist eine vollige Um= bilbung, und zwar in bem Ginne einer Philosophie, die ber Urschrift noch größtentheils fremd ift. In biefer, wie Colebrooke sie giebt, ift noch bie atte Zeugungslehre, welche bem Emanationsfoftem vorherging, fichtbar, und ber Pantheismus hat sich noch nicht ausgebildet; der Uebersetzer legt ihn aber überall hinein. Dem Ginen, bem urfprunglichen Befen, bem Er schlechthin, in bem mannliche und weibliche Urfraft lagen, burch welche bie andern Befen erzeugt wurden, ichiebt

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 440.

<sup>2)</sup> Colebrooke steht hier im Irrthume. Im Gesetzuch sind Brahma (Brahm) und Manu eins. Brahm, die Urmacht, theilt sich in Manu und Beid, aus der weiblichen Halfte wird Wiradsch geboren, und Manu ist es, der mit ihr den Wiradsch "die erste mannliche Kraft" hervorbringt. Wiradsch theilt sich hier also nicht, sondern ist der erste Mann nach der Aheilung; das Gesetzuch weicht in dieser Vorstellung von den Uranisads und Wedas ab. (Gesetzbuch I. 32. 33.)

<sup>3)</sup> Oupnek'hat. Vol. I. p. 93.

er ben Begriff bes haranguerbehah, "quod collectia elementorum non compositorum est," unter, von bem in ber Urschrift noch gar nicht bie Rebe ift. Ferner wird bie von Colebrooke emabnte Erklarung, bie in biefem Upanisab eine Anspielung auf Manu und Satarupa finden will, weil die alte Bengungslehre vielleicht anfibgig wurde, vollig in ben Tert aufgenommen, ober vielmehr biefem untergeschoben; und Manu und Satarupa babei auf bie feltsamfte Weise auf Abam und Eva gedeutet. Hieraus geht nun noch eine andere Abficht bes lleberfeters klar hervor, namlich ben inbischen Mythus we moglich auch mit bem Koran in Uebereinstimmung ju bringen, ber Ginn mag barunter leiben ober gang verlo: ren geben - bem Gufiten lag wenig baran, es find ihm biefe Erzählungen nur Bilder, und Gott allein ift alles. Er geht in biefen Erklarungen also noch weiter, und macht ben Brahma jum Engel Gabriel 1), ben Bifchnu jum Engel Michael, und ben Siva jum Engel Raphael 2).

Diese Bemerkungen werden hinreichen über die Beschaffenheit der persischen Uebersehung im Allgemeinen zu urtheilen. Besonders verdient noch die Unvollständigkeit demerkt zu werden. Die Auszüge sind ost so kurz, daß sich der volle Inhalt der Urschrift gar nicht daraus erkennen läßt; die ganz gegednen Stücke sind ost weitläusig umgebildet, dagegen aus denselben ganze Capitel und Abschnitte weggelassen. Das Mundaka hat, wie schon erwähnt worden, in der Urschrift sechs Abschnitte, in der Uebersehung vier; eben so vershält sichs mit Prasna, hier Pors 3), wo gleichfalls zwei Abschnitte sehlen, und nur wenige Stücke möchten ganz unvers

ftummelt fein.

Diese Beschaffenheit ber Uebersetzung wird uns erklärlich, wenn wir aus ber Borrede ersehen, wie und zu welchem

<sup>1)</sup> Oupnek hat. Vol. I. p. 353.

<sup>2)</sup> Oupnek'hat. Vol. II. p. 201.

<sup>3)</sup> Oupnek'hat. Vol. II. p. 128.

3weite fie veranstaltet wurde. Der Pring Mohamed Dara Schafob, Sohn bes Schach Dichehan, fammelte viele moffifche Bucher, und ließ fich Aussinge aus benfeiben machen, um die Lehre von ber Unification; welche ein unenbliches Meer genannt wird, ju flubiren. Gelbft ber beilige Koren war ihm nicht beutlich gemig; noch weniger fand er feine Bisbegierde burch bas Gefet Mofis, bie Pfalmen Davids und bie Schriften bes neuen Testaments befriedigt. Er wandte fich num an die hindus, weil ein Stamm berfelben (bie Brahmanen), bas Dogma unificationis von Alters ber gelehrt haben follte; und wunfchte von ber Sammlung ber Upanifabs, als einem Anszuge ber vier gottlichen Bebas, eine perfische Uebersetzung zu haben. Bu bem Ende ließ er im Sahr 1656 unferer Beitrechnung von Benares, welche Stabt ihm unterworfen war, Gelehrte, einen Punbit und einen Gamyaßi kommen, welche in ben Bebas wohl erfahren waren, und burch beren Sulfe biefe leberfetung in einem Sahre gu Stande tam. Der Pring fand nun, bag bies berrliche Buch gang mit bem beiligen Koran übereinstimme, und ein Deer ber Unificationslehre fei.

Die zu Rathe gezogenen Brahmanen waren allerdings, wie mehrere Stellen der Uebersetzung beweisen, dieser Arbeit wohl gewachsen, und mit den erforderlichen Hulfdmitteln, z.B. der Erklärung des Sankara versehen. Doch kommen hie und da Ubweichungen vor, wo der Sinn der Urschrift offendar versehlt ist, und, wie es scheint, aus keinem andern Grunde, als daß sich die Bearbeiter gegenseitig nicht genau verstanden. Coledrooke übersetzt aus einem, zum Saman gehörenden Upanisad ein Gespräch!), welches sich dei Unquetil im Ganzen ziemlich übereinstimmend sindet?). Bei Coledrooke antwortet der erste, der gestagt wird, was er als die Weltsele verehre: den Himmel (d. i. die andere, zweite oder Oberwelt); dies

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 463.

<sup>2)</sup> Oupnek'hat. Vol. I. p. 44.

ist im Versischen gegeben: hi don lok, duo mundi. Das Misverstehen liegt hier vor Angen. Die Brahmanen zeigten sich indes school damals, wie sie noch jeht sich zeigen; sie lassen den Fremden gern in ihren heiligen Schristen sinden, was er darin zu sinden wünscht. Sie legten also die Philosophie des Prinzen, sein Dogma unisicationis hinein, auch wo die Urschrift es nicht hat, und dies um so eher, da sie darin ihre eigne Ansicht fanden; ja sie trieben ihre Gefälligkeit noch weiter, und hatten nichts dagegen, wenn der Islam in ihrer Arimurti seine Engel, Sabriel, Michael und Raphael sand.

Durch biefe Beschaffenheit ber Uebersetung wird ber Gebrauch ben man bavon machen fann, allerbings beschränkt, und erfobert bie größte Borficht. Biele Stude, in welchen teine Beranfaffung zu Abweichungen lag, weber in Bezug auf Philosophie noch ben Koran, verbienen Butrauen und in manchen einzelnen Stellen, welche fich mit Colebroofe's Ueberfesung vergleichen laffen, ift berfelbe Sinn flar und beffimmt ausgebrückt, und wenn 4. B. in einem Upanisab Brahm, in einem andern Rubra, in einem britten Inbra u. f. w. als bas All bargestellt wird, so ift anzenehmen bag eben biefe Ramen sich auch in ber Urschrift sinden. Dasselbe Bertrauen verbienen Sindeutungen auf die alteste Religionsgeschichte bes Bolks, weil nicht abzusehen ift, warum hier eine Aenberung bes Sinnes hatte flatt finden follen. Bir werben in ber Kolge mehreres aus biefer Ueberfehung anführen, was über Die Geschichte und manche Glaubenslehre ber Hindus viel Licht verbreitet, und von den Webas unterflützt wird. Bir ternen ferner aus biefer Uebersetzung bie eigentliche Form und Beschaffenheit ber Upanisabs genauer kennen, welche keineswegs alle, wie Colebrooke anzunehmen scheint, theologische Ab= handlungen, Gesprache u. f. w., jebe von einem Berfaffer berrubrend, zu fein scheinen. Einige find offenbar aus verschie: benen Studen zusammengesett, zwischen benen fein anderer Bufammenhang ju entbeden ift, als bag fie einer Lehrmeinung zugethan sind. So scheint bas Aschandouk (Aschan:

bobschna) Upanisad entstanden zu fein. Freitich kann man, ba nur ein Auszug baraus gegeben wirb - es ift ber erfte bei Anquetil - nicht mit volliger Gewißheit urtheilen, boch weichen die Gegenftanbe in ben auf einander folgenden Abschnitten zu fehr ab, als bag man annehmen konnte fie rühr= ten von einem Berfaffer ber, ober gehörten urfprunglich ei= ner Abhandlung an. Der Auszug beginnt mit bem vierten Abschnitt, und biefer bandelt in einem bunkeln Tone von ber Bebeutung bes Dum, ober bes geheimnisvollen Ramens Gottes. Der funfte enthalt: eine "Erzählung bes Rriegs ber guten und bofen Beifter und ber Ginne;" eine bramatifch = allegorische Darftellung die mit bem Borbergebenben nur gemein bat, bag bas Dum eben fo erklart wirb. Abschnitt VI enthält: "Bahre Geschichte breier Seiligen." Ein Gesprach zwischen brei Beiligen über bas mahre Wefen bes Sam (Saman), (entsprechend bem erften Buchftaben bes Dum.) und sehr bunkeln, moftischen Inhalts. Der Abschnitt VII scheint eine Kortsetzung bes vorigen zu sein. Der achte Abschnitt handelt "von hervorbringung ber Sonne," bem befannten Mythus vom Beltei, und fteht mit bem vorbergehenden in feiner Berbindung. Abschnitt IX giebt bie "Geschichte bes Rabscha Dschanschat und bes beiligen Ribac" Diese Geschichte beginnt: "Es war ein Rabscha mit Ramen Dichangat, ber viel Gutes that, viele Menfchen fpeifte, viel Rubeorter fur Reisende baute" u. f. w. Biele Beilige tennen feine Boblthaten, und zwei berfelben fliegen in Geftalt von Rebbunern über feine Bohnung bin, und balten ein Gefprach, bas er horen muß; fie reben von einem Seiligen, welcher kenntlich baran ift, baß er ein loses Kameel bei fich bat; in biefem mabrchenbaften Zone geht es fort; ber Rabscha findet endlich ben Heiligen, welcher Ribac heißt, und ihm julest bie bram babia, ober Biffenschaft von Gott mittheilt, welche barin besteht: bag bie Luft bas All ift; ber Berfaffer war Bifchnuit. Abschnitt X ift ein furges Gies fprach awischen awei Beiligen und ihrem Schuler, ben poriaen Gegenstand betreffend. Die Abschnitte XI und XII fcheinen eine gang für fich befiebenbe Erzählung zu bilben. Gie ift überschrieben : "Geschichte Dichabals," und fangt fo an : "Ein Mann, mit Ramen Dichabal, fagte zu feiner Mutter, welche Dichabala bieß: D Chrwindige, ich michte ben Beba lefen, aus welchem Stamme bin ich? Die Mutter fagte: bas weiß ich nicht o mein Sohnchen! aus welchem Stamme bu bift; in meiner Jugend ging ich an alle Orte, ba wurbest bu gezeugt; aus welchem Stamme aber, bas weiß ich nicht. Rein Rame ift Dichabala, ber beinige Satkam. Run ging Dichabal zu bem beiligen Goutam und fagte: 3ch mochte ben Weba lefen, beswegen fomm' ich zu bir! Goutam fragte: aus welchem Stamme bift bu? Dichabal ant: wortete: 3ch weiß nicht aus welchem Stamme ich bin; ich frug die Mutter, und diese antwortete mir, daß sie in ihrer Sugend viele Orte befucht babe, baß ich gezeugt worben fei, fie aber nicht wiffe aus welchem Stamme; ihr Rame fei Dichabala, ber meinige Gattam. Ich bin Gattam Dichabal" 1). Run nimmt ber Seilige ibn mit Freuden auf. D bu reiner Suchenber! ruft er aus. bies reine Bort konnte mir nie mand als ein Brahman fagen! Dann weihet er ihn burch Umlegung bes Brahmanenbandes ein, und giebt ihm vier Stud mageres, fraftlofes Rindvieh, zwei Dafen und zwei Rube, und befiehlt ihm biese auf die Weibe zu treiben, und nicht eher mit benselben zuruck zu kommen bis tausenb Stud baraus geworben find. Da bies Taufend voll ift, rebet ibn ein Ochse an und belehrt ibn; bann unterhalt er fich mit bem Reuer, mit ber Luft, ber Sonne u. f. w., kehrt ju Goutam jurud, und wird ein großer Beiliger, ber wieber feine Schüler unterrichtet. Seine Biffenschaft von Gott,

<sup>1)</sup> Es verbient bemerkt zu werben, daß hier einer der berühmtesten Seiligen, dessen Rame unter den Berkassern der Hymnen im Ritsch vorstammt, hier als uneheliches Kind dargestellt wird. Goutam ist wohl Gautama, Buddha, der gleichfalls als Berkasser im Ritsch genannt wird, wobei jedoch nicht zu vergessen ist, daß der Rame vielen alten heiligen zukommt.

welche er lehrt, ift, wie in allen übrigen Stücken, Pantheisund. Die folgenden Abschnitte haben unter sich nicht mehr Zusammenshang, und die Zusammensehung des Ganzen aus verschiedenen Aussähen, in den verschiedensten Formen, aber über dieselbe Lehre, scheint vor Augen zu liegen. Daraus wird erklärlich, wie mansches Upanisad wieder in zwei oder mehrere Upanisad zerfallen, oder theilweise zu verschiedenen Büchern der Wedas gehören kann; wie Coledrooke oden von einigen demerkte. Es sindet setten ein fortlausender Zusammenhang zwischen den Abschnitzten statt; doch giedt es allerdings Ausnahmen, und einige Stücke scheinen in der That größere Abhandlungen zu sein; auch ist dei einigen der Zusammenhang wohl nur durch die Abkürzungen des Uebersehers verloren gegangen.

Bir glauben ums bei biefen Auffagen, wegen ihrer Bichtiakeit für die Religion ber Hindus überhaupt, und bei Anquetile Hebersehung insbesondere langer verweilen zu muffen, da biefe, wie es scheint, von einigen Auslegern zu hoch, von andern aber zu gering geschätzt wird. Im ganzen bemerten wir noch, daß von ben funfzig Upanisabs, welche Anquetil mittheilt, in ben brei, welche zum Ritsch gehören, Indra als ber Unenbliche und bas All bargestellt wird; von ben molf aus bem Pabichus genommenen, ftellt eins (bas neum: zehnte) ben Rubra (Siva) als ben Unenblichen und bas All bar; bie übrigen bandeln von Brahm ober Naravana, (der bier nicht eins mit Wischnu zu sein scheint,) als bem All. Das eine, aus bem Saman entlehnte Stud handelt von Brahm und ber Erklarung bes Dum. Unter ben vier und breißig aus bem Atharvan entlehnten, stellt eins (bas ein und amangigste) Wischnu als den Unenblichen und bas All bar; eins (bas neunte) eben fo ben Rubra; bie übrigen handeln von Brahm, Narayana, bem Dum u. f. w. Brahma wird weniaer als das All und der Unendliche dargestellt, doch scheint ber Uebersetzer biefen Ramen oft mit Brabm felbst verwechs felt zu baben.

Ueber die Puranas fagt Colebroofe, die oben berührten allgemeinen Bemerkungen über ihre Aechtheit ausgenommen,

wenig, und boch find uns biefe Schriften bei einer Darftellung ber religiesen Bildung ber hindus so wichtig wie bie Bebas felbft. Benn auch einige Stude ber Bebas, welche in die Zeit der einfachen Raturverehrung hinauf reichen, entschieben alter find, als bie Puranas, so liegt bie Zeit bes Uniprungs berfelben boch gang in ber Rabe. Ihre Entstehung, und die Bilbung bes Mythus find eins. Go balb bie verehrten Naturwesen in motbische Personen übergingen, gestalteten ibre Wirkungen fich als Handlungen, bie Naturbeobachtung wurde Erzählung von Begebenheiten, in welche nicht allein menschliche Anfichten, sondern auch Begebenheiten wirklicher menschlicher Personen sich mischten. Diese Mothen und mythischen Sagen, mit ben Anfangen ber Geschichte bes Bolks, und ber Grundung feiner altesten Staaten, schrieb man auf, ober bewahrte ben Inhalt anfangs in munblichen Sagen, welche erft in ber Rolge schriftlich verfaßt wurden, und leate baburch ben Grund zu ben Duranas, die also in ihren altesten Bestandtheilen ben Webas fehr nabe steben, und theilweise gewiß viel alter find, als bie jungern Stude ber Bebas, und namentlich bie Upanifabs. Es geht aus biefem Begriff ber Puranas bervor, bag uns ohne fie eine wichtige Seite in ber religibsen Bilbung ber hindus fast gang unbekannt bleiben wurde, und wie fehr zu wunschen ift, baß biefe Schriften mehr beachtet werben. heeren hat die Puranas zuerst richtig gewürdigt.

Goverdhan Kaul, und die Hindus überhaupt zählen achtzehn Puranas, welche als göttlich betrachtet werden; allein in der Angade der Titel derselben sindet eine Berschiedenheit statt, welche vielleicht nicht allein aus verschiedenen Benennungen eines Buchs, sondern aus der Annahme verschiedener Bücher unter jene Zahl, herzurühren scheint. Bei den zahlreichen Secten, welche sich vorzüglich durch ihre Puranas und Sastras unterscheiden, ist dies kaum anders zu erwarten. Nach Colebrooke soll jeder Purana sunf Gegenstände enthalten; Kosmogonie, Geschlechtsregister der Götter und Helden, Zeitrechnung

nach bem hindusystem, Gefchichten ber Avatars und Seiligen 1); biefe Gegenstände, benen man noch eine mythische Beschreibung ber Belt und ber Erbe besonbers hinzufugen muß, werben, wie die gewählte Form es eben veranlaßt, abgehandelt. Aus diesem Begriff bes Inhalts laft fich aber fcon schließen, baß man in ben Puranas Altes und Reues gemischt finden wirb; ja, ba biefe Berte eigentlich bie Geschichtsbucher bes Bolts find, fo barf man neben ben alteften Ueberlieferungen auch ganz junge Anhangsel vermuthen. Da fie ferner, nach ber, fast in allen alten Sinduschriften zum Borschein kommenden Form abgefaßt sind, daß berühmte, heilige Perso= nen im Gefprach barin auftreten, ober einer bie Gefprache älterer Beiligen ober bloß mythischer Wefen, erzählt, fo wird baburch ein Zeitpunkt bestimmt, bis wohin bas Geschichtliche als geschehen vorgetragen werben tann, was nach biefem 3eitpunkte fällt, erhalt bie Form ber Vorherfagung. Korm es nun leicht macht, die Geschichte immer weiter herabzuführen, ohne in ben altern Beftandtheilen bes Buchs im geringsten Tenberungen vorzunehmen, so scheint es, wie nach= her bei bem Bhagavat=Purana gezeigt werden wird, daß aus ben neuern Thatsachen, welche als Weiffagung vorgetragen werben, fein Schluft fur bas Alter bes Buchs bergeleitet merben fonne.

Die achtzehn Puranas giebt W. Jones, in den Bemerstungen zu Goverdhans Verzeichniß, so an: 1) Brahma, der große Eine. 2) Padma, oder der Lotus. 3) Brahmanda, oder das Weltei. 4) Agni, oder das Feuer. Diese vier Puranas sollen sich vorzüglich auf die Schöpfung beziehen. Dann solgen: 5) Wischnu, oder der Durchbringer. 6) Garuda, Wischnus Adler. 7) Brahma, oder die Verwandlungen dieses Sottes. 8) Siva-Purana. 9) Lingam-Purana. 10) Nareda- (Sohn Brahmas) Purana. 11) Skanda- (Sohn Sivas) Purana. 12) Markandeya, oder der unsterbliche Mann. 13) Bhawischna, oder die Verkündigung der Zukunst. Diese neun Pu-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 202.

ranas handeln von den Eigenschaften und Krästen der Gottheit. Weiter: 14) Matspa=Purana. 15) Baraha=Purana. 16) Kurma=Purana. 17) Wamena=Purana. 18) Bhaga= vat=Purana. Diese sünf handeln von eben so vielen Avatars des Wischnu (als Fisch, als Eber, als Schildkröte, als Brahman Wamana, als Bhagavat, vorzüglich als Krisna). Diese Inhaltsangaben sind weder vollständig noch genau, auch giebt Iones die Quelle nicht an, aus welcher er seine Nachrichten von diesen Büchern nahm, da er sie doch nicht alle selbst besas.

Nach Langles Verzeichniß ') sinden sich auf der Bibliothek zu Paris folgende: Brahma (da Tones zwei Bucher unter diesem Titel aussuhrt, ist noch nicht zu bestimmen, welches
von beiden gemeint ist), Padma, Agni, Bischnu, Siva, Lingam, Nareda, Skanda, Markandeya und Matsya; also zehn,
und es sehlen von den oben angesührten acht; dagegen sind solgende drei vorhanden, welche Jones nicht gekannt zu haben
scheint: Kalika-Purana, Wayu-Purana und Narasinha-Purana.

Den Matspa = Purana halt Langles für ben ersten und wich= tiaften. Colebrooke bezweifelt feine Nechtheit, jedoch aus Grunben, beren Unzureichendes ichon gezeigt worben ift. Das Buch beginnt mit einem Gesprach zwischen Bischnu und Manu, über bie Entstehung bes Beltalls, ber Gotter und Damonen; ferner enthalt es die Geschlechtsregifter der Kinder ber Sonne und bes Mondes, die Geschichte des Kriegs ber Suras und Asuras u. f. w. Sein Inhalt ist also für die genauere Kenntniß bes hin= bufpftems von großer Wichtigkeit. Der Mani : Purang enthalt dreihundert acht und funfzig Capitel, und umfaßt beinabe alle Biffenschaften der Sindus, felbst Gefetefunde und Arzeneimif: fenschaft. Einige Puranas find vorzugsweise ber Geschichte eis nes Gottes gewibmet, ohne jeboch die Geschichte anderer Gotter gang auszuschließen; andere wie Siva = und Lingam = Purana halten fich mehr an ihren Gegenstand; Markanbeng enthält mehr Geschichten ber Beiligen.

<sup>1)</sup> Catalogue des Manuscrits Samskrits de la Bibliothèque Imperiale, avec de notices du contenu de la plupart des ouvrages etc. à Paris 1807.

Im ganzen ift unsere Kenntniß von bem Inhalt biefer Schriften noch febr dieftig; boch find uns zwei Puranas genauer bekannt, und die allgemeine Angabe bes Inhalts ber andern hat mit diesen so viel Aehnliches, daß wir es nicht zu gewagt halten bier von bem Befannteren auf bas Unbefanntere zu schließen. Bon bem Bhagavat-Purana, ber ungezweifelt zu den als gottlich angenommenen Schriften gehort, befigen wir eine französische, und eine aus diesen übertragene beutsche Uebersetung 1). Aber selbst die Schrift, welche ins Frangofische übertragen wurde, war nicht die Urschrift, sondern eine tamulische Uebersetung aus bem Sanskrit, und bie Rachricht, welche ber framofische Uebersetzer von feiner Arbeit giebt, floßt wenig Da wir im Stanbe find, wenigstens einige Butraven - ein. Stellen biefer Ueberfetung mit einer anbern, weit mehr Bers trauen verdienenden, von 2B. Jones zu vergleichen, fo laßt fich barthun: baß fie zu genauer Bestimmung irgend eines Gegenstandes ganz untuchtig fei. Jones übersette, und zwar nach seiner Berficherung mit möglichster Genauigkeit, brei Stellen, aus der Urschrift, von benen er in seiner Abhand: lung über die Chronologie der Sindus Gebrauch macht. Rach ber erften erklart ber Grundtert: "bag Bubbha, Sohn bes Dichaina, in Rifata erschienen fei, um bie Damonen (Raf: schafas) zu überwältigen, gerabe zu Anfange bes Kalinim" 2). Diefe Stelle lautet in ber lebersehung: "zum neunzehnten ward er (Wischnu als Avatar) Buddha, im Anfange bes Kalipun"3). hier ift gerabe bas ausgelaffen, was ber Anführung Berth giebt, namlich Bater und Geburtsland. Gine langere Stelle führt Jones an, die Fisch-Avatar Bischnus betreffend, boch

<sup>1)</sup> Bagavadam, ou Doctrine divine, Ouvrage Indien, Canonique, sur l'Etre Suprème, Parties de l'Univers. etc. à Paris chez la veuve Tilliard et fils. 1788, 8.

Sammlung afiatischer Originalschriften. Erfter Band. Burich bei Biegler und Sohne. 1791.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. II. p. 122.

<sup>8)</sup> Affatische Originalschriften, Bb. I. S. 15.

mur im Auszuge, gang liefert er fie aber an einem anbern Orte 1). Bergleicht man biefe mit ber leberfehung aus bem Frangofischen 2), so fieht man wohl, bag beibe eine und biefelbe Begebenheit ergablen, unmöglich tann man aber bie Urfdrift barin ertennen; weil beibe nicht allein in ber Stels hung ber einzelnen Buge, sonbern auch in ber Gestaltung berselben fehr abweichen; ja ber frangofische Ueberseter bat Bilber einaemischt, welche ber Urschrift fehlen, und bie aus Moses Erzählung von ber Gunbfluth entlehnt find; bennoch erscheint fie bloß als ein burftiger Auszug, ber gerabe bie wichtigften Buge ber Urfcbrift, auf welche wir in ber Folge gurudtom: men werben, weglaßt. Eine britte Stelle, welche Jones aus bem funften Buche überfett, finbet fich im Frangofischen gar nicht. Die Ramen find außerorbentlich entstellt, boch erkennt man in bem Berzeichniß ber achtzehn Puranas welches gegeben wird 3), biesetben Ramen welche oben nach Jones an= aeführt find; mahrscheinlich nahm Jones sein Berzeichniß aber eben aus biefem Burana.

Sieht man den Inhalt des Buchs, wie es num einmat in der französischen Uebersetzung vorliegt, genauer an, so überzeugt man sich bald: daß das ganze nicht von einem Bersasser herrühren könne. Die Form des Buchs ist der gewöhnlichen Form der alten Hinduschriften gleich. Wygsas hat es versast und seinem Sohne Sugen gelehrt; dieser erzählt den Inhalt dem Könige Parikschitu, wobei sein Sohn Suden Zuhörer ist, und dieser erzählt seinen Schülern num wieder, wie sein Bater das Buch dem Könige vortrug, und welche Gespräche das bei vorsielen; wodurch dann eine Art von Doppelgespräch entsteht, indem Suden sich auch wieder mit seinen Schülern unterhält, und ihre Fragen beantwortet; aber selbst in das erste Gespräch zwischen Sugen und dem Könige sind ältere Gespräche eingeslochten, welche zwischen alten Heiligen und Göt-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. II. p. 117. Bergl. mit As. Res. Vol. I. p. 230.

<sup>2)</sup> Uffatifche Driginalfchriften, B. I. S. 138.

<sup>3)</sup> Dafelbft, B. I. G. 211.

tern vorgefallen sein sollen, wodurch noch mehr Abwechselung in ben Bortrag gebracht wird. Dieser Bortrag erinnert indeg, im Bergleich mit ben alteften Schriften, an jungere Beiten. Die alten, einfachen Sagen bes Ramapana finden fich bier entstellt, und burcheinander geworfen. Gelbft ber Pantheismus erscheint bier in andern Formen, als wie die Bedas und Upanisabs ihn lehren. Was bort noch mehr in Bilbern umb Gleichniffen und ben hergebrachten Formen bes alten Raturbienftes vorgetragen wird, findet man hier in flaren Borten, Die jedoch, um bas Alte nachzuahmen, durch funftlich ausgesonnene Allegorien, und Symbolschmuck unterbrochen, und ben Lehren der Sankhna = Philosophie angepaßt werden. Doch bat ber Berfaffer auch fichtbar aus ben alteften Quellen geschöpft, und feine eigenthumlichen Sagen und Anfichten, Die bei geschichtlicher Untersuchung ber alten Sagen von Werth find Dag ber Berfaffer in Bezug auf die alteften geschichtlichen Derthen doppelte Quellen, buddhistische und brahmanische benutt. also zwei verschiedene Systeme zusammen zu schmelzen sucht. werden wir in der Folge feben. Sochlich zu bedauern ift immer, daß wir das Werf nicht vollständig befißen.

Der größte Theil bes Buchs scheint von einem Berfaffer herzurühren, boch muß ihm der vorlette Abschnitt größtentheils. ber lebte gang abgesprochen werden. Der erftere, welcher: "bie Weiffagungen bes Sugen" überschrieben ift, enbigt mit ben Worten: "Die Lander Kaschmir und Sindu werden bie Miletfcher beherrschen; biefe groben, wilben Menschen, ohne Keinbeit ber Sitten, ohne Dagigung, werben fich fein Gewiffen baraus machen, Weiber, Kinder und Brahmanen ohne Mitleib zu ermorben. Alsbann wird Reichthum allein Berth geben; bie Menschen werben mit Berluft ihrer korperlichen Krafte feige, und ihre Leidenschaften zugellos fein." Unter Miletscher, ben Metschar ber altern Schriften, werden fremde Bolfer überbaupt, insbesondere aber die Mohamebaner verftanden. Sind und Kaschmir waren, ba ber Berfasser schrieb, von einem roben Bolfe erobert, in welchem man, feiner Beschreibung nach, Die Mobamedaner schwerlich verkennen kann, auch nothigt uns bie

Sefchichte zu dieser Annahme. Der Berfasser dieses Stücks lebte also nach der Eroberung des Ghasnaviden Muhamed Oschemin, ed Daula, d. i. nach dem Jahre eintausend und achtzehn unserer Zeitrechnung; doch scheint er vor dem Ende des dreizehnten Jahrhunderts gelebt zu haben, weil er sonst die weitern Eroberungen der patanischen Sultane von Delhi aus, erwähnt haben wurde. Diese Zeitbestimmung scheint aber sur den Versasser des vorhergehenden Buchs viel zu jung, und die Einschiedung in das altere Werk hier klar zu sein. Der letzte Abschnitt, welcher eine Unterhaltung des Suden mit seinen Schülern enthält, ist offenbar ein sungeres Anhängsel, desen Sichalt von dem übrigen sehr abweicht. Da die heiligen Schriften in demselben ausgezählt werden, heißt es: außer den vier Wedas giebt es noch achtzehn Puranas; und unter diesen wird dem Bhagavat Purana selbst die siedente Stelle gegeben.

Bir fennen noch eins, und zwar eins ber altesten Werke biefer Art, namlich ben Gaftra, ober Schaftah bes Brahma, welchen Solwell bekannt gemacht bat; ein Buch, bas vorzügliche Ausmerksamkeit verdient, obwohl es für jetzt noch nicht ausgemittelt ift, ob es zu ben achtzehn beiligen Puranas gebort ober nicht. Da Ghoverban Kaul eines Puranas gebenkt, ben Brahma felbft geschrieben haben foll, und bie Berehrer biefes Buchs ihm ausbrudtich biefen Urfprung gufchreiben, und bagegen alle übrigen beiligen Schriften als Menschenwerke betrachten, fo scheint bies bort allerdings bezeichnet zu fein. Bon ben neuern Schriftstellern über bie Religion ber Sindus, ift baffelbe nicht gehörig beachtet geworben, ber Grund biefer Geringschätzung aber nicht schwer zu entdecken. Fast alle neuern Aufschluffe über bas Religionswesen jenes Bolfs, bie wir erhalten haben, verbanten wir ber affatischen Gesellschaft zu Kalkutta, und ber literarischen Gesellschaft zu Bomban, welche bie Ergebniffe ihrer Nachforschungen in den bekannten Researches und Transactions ben Europäern befannt machen. Die Mitglieder diefer Gesellschaften, benen dies Buch boch durch Solwells Rachrichten befannt fein muß, gebenken feiner gar nicht. Polier schmilzt ben Inhalt besselben mit bem In-

\*

halte der übrigen Puranas und mythischen Gebichte zusammen, ohne es zu nennen 1).

Die Gründe dieser Erscheinungen sind leicht aufzusinden. Die Brahmanen, mit welchen die Englander in Berbindung stehen, d. i. die Gelehrten zu Kalkutta, Benares u. s. w. gehören zu den Bedanta-Philosophen, welche sich für die allein Rechtgläubigen unter den hindus ausgeben, und auch
von den Engländern unbedingt als solche genommen werden. Sie bilden aber nur eine Secte unter diesem zahlreichen Bolke;
und wenn man die Religion besselben überhaupt darstellen
will, mussen die Schriften aller Secten beachtet werden.

Wir haben schon bei ben Webas einer Nachricht gebacht, welche Holwell mittheilt, bas Alter jener Schriften betreffend, Die wir hier ausführlich untersuchen muffen. Holwell schickt feinen Bruchftuden aus bem Saftra eine Nachricht über bie Geschichte bes Buchs voraus. Er fagt babei, bag biefelbe zwar allen gelehrten Brahmanen befannt fei, baß aber nur wenige aufrichtig genug waren fie mitzutheilen 2). Sieht man bie nun mitgetheilte Geschichte genauer an, so bemerkt man barin eine fonderbare Berwirrung. Die Grunde welche angeführt werben, warum bas hochfte Wefen ben Menschen ein schriftliches Gesetz gegeben babe, find aus bem Saftra genommen, fobalb aber nun von bem Buche felbft bie Rebe fein foll, "von ben vier Schriften gottlicher Borte bes machtigen Beiftes," ift nicht von biefem Saftra, fonbern von ben vier Webas die Rebe. Db biese Berwechselung von Holmell aus Irrthum herrührt, ba auch ber Saftra vier Bucher enthatt: ober ob bie Brahmanen, als Anhanger bes Saftra vielleicht

<sup>1)</sup> Mythologie des Indous, Tom. I. p. 158 etc. Man findet bier die Sage über die Schopfung ber Geister fast wortlich eingeflochten

<sup>2)</sup> Holwells merkwardige historische Nachrichten von hindostan und Bengalen, nebst Beschreibung der Religionslehren, der Mythologie, Kosmogonie, Fasten= und Festtage der Gentoos, und einer Abhandlung über die Metempsychose. Aus dem Englischen. Mit Anmerkungen u. s. w., von 3. K. Kleuker. Mit Aupsern. Leipzig, in der Weigandschen Buchhandlung. 1778. 8. S. 184.

absichtlich ben Irrthum begunftigten, mochte ichwer auszumitteln fein. Die Erzählung ift überhaupt aus mundlichen Mittheilungen geschöpft, ohne Angaben ber Quellen, und kann baber auf volle Glaubwurdigkeit nicht Anspruch machen; boch enthalt fie fo mertwurdige geschichtliche Sindeutungen, daß fie ber genauesten Beachtung werth ift. In Solwells Treue in ber Biebergabe beffen mas er empfing, kann nicht gezweifelt werben, wenn er auch aus Mangel an Kenntniß ber beiligen Schriften ber hindus überhaupt, manchen Irrthumern nicht entgeben konnte; bie Brabmanen mit welchen er um= ging, icheinen übrigens mobl unterrichtet gemesen zu fein. Die geschichtlichen Angaben selbst find folgende: Das gottliche Geset ward anfänglich mundlich gelehrt; aber wegen bes Unzureichenden diefer Lehrart, verfaßte es Brahma in ber Sprache ber Gotter schriftlich, und ba er beim Anfange biefes Zeitalters als Menfch erschien, überfette er es aus bem Debtah Raque (Dewa nagari) ber Gottersprache 1) in bas Sansfrit, welche Sprache bamals in gang hindoftan gerebet wurde, und nannte bies Gefetbuch: Die vier Schriften gottlicher Borte bes Brahma.

Wir wollen hier noch ganz unentschieden lassen, ob die vier Bucher bes Sastra, oder die vier Wedas gemeint sind, und machen nur auf zwei höchst merkwürdige, geschichtliche Anzgaben ausmerksam; erstens: die vier Schriften göttlicher Worte wurden ansangs mündlich überliesert, und erst später schristlich versaßt. Zweitens: sie wurden aus einer altern Sprache in das Sanskrit übersetzt. Diese altere Sprache heißt: Sprache der Götter. Götter, Devetas oder Suras sind, wie wir im nächsten Abschnitt zeigen werden, die alten Vorsahren der Hindus in ihrem Urlande; welche unstreitig noch einen rozhern Dialekt redeten, als das ausgebildete Sanskrit. In beis

<sup>1)</sup> Dewa Nagari wird jest das alte Alphabet genannt, bessen die Brahmanen sich bedienen. Das hier aber nicht von einer Schristart, sonsbern von einer ältern Sprache, ober einem ältern Dialett der Sprache die Rede ist, geht aus dem Zusammenhange des Ganzen unwidersprechtlich hervor.

ben Angaben liegt nun so viel Raturliches, so hochst Bahrsscheinliches, baß man sie, bei einiger Kenntniß der Geschichte dieses Bolks vorauszusetzen berechtigt wäre, wenn auch keine bestimmte Ueberlieferung darauf hindeutete. Bon welchen vier heiligen Schriften ist hier nun aber die Rede? Brahma wird eben so wohl als Verfasser der Wedas als des Sastra betrachtet; beim Ansange des vierten Zeitalters wurde Brahma in einer Avatar Mensch, und ordnete den Sastra; aber auch Wyasa, der die Wedas sammelte wird als Avatar des Brahma verzehrt. Was hier entscheidet, sind folgende Angaben:

Tausend Jahre vergingen (nach der Uebersetzung ins Sanskrit) bann schrieben Brahmanen, Priester und Oberpriester, eine Erklärung der vier Schriften, und nannten sie die sechs Schriften Brahmas. Etwa sünsthundert Jahre nachher machten Brahmanen, Priester und Oberpriester eine zweite Auslegung der vier Schriften, wodurch die Zahl der (heiligen) Schriften der Hindus auf achtzehn anwuchs.

Daß die Zeitbestimmungen: tausend und sünschundert Jahre, nur als runde Summen zu nehmen sind, und wohl nichts als eine lange, und weniger lange Zeit andeuten sollen, scheint klar zu seine. Unter den seche Schristen, welche den vier erzsten als göttlich hinzugethan werden, und zwar als "Paraphrase" derselben, kann man die sechs großen Sastras, oder die seche Classen heiliger Schrist, dei Goverdhan Kaul schwerzlich verkennen; so wie die, durch eine zweite Auslegung hinzutretenden Theile die das Ganze auf achtzehn Theile setzen, den achtzehn Widyas, oder Theilen der göttlichen Erkenntniss, genau entsprechen. Daß dei Goverdhan die achtzehn Widyas sich nicht genau bestimmen lassen, ist schon demerkt, hier tritt der Fall auch ein, da die Zahl der zweiten Vermehrung nicht angegeden wird '). Daß die vier Urschristen aber, worauf nun die achtzehn Theile als Auslegungen sich gründen, die vier

<sup>1)</sup> Diese Jaht: achtzehn, ift um so merkwurdiger, ba sie auch auf die achten Puranas angewendet wird, ob es gleich mehrere biefer Werke giebt.

Bebas find, erleidet teinen 3meifel. Bollte man ben Saftra des Brahma barunter versteben, wie Holwell, und vielleicht feine Lehrer felbst, so mußte man annehmen: bag über biefen Saftra eine eben fo reiche, und allen hindus bekannte Sammluna von Schriften vorhanden fein mußte, als über die Bebas, beren Borbandensein den Englandern nicht hatte verborgen bleiben konnen 1). Die Berwechselung ber vier Bebas mit ben vier Buchern bes Saftra erleibet keinen 3weifel. Bas ferner von noch jungern Auslegungen, wodurch bie Briefter ihren Ginfluß, und die Menge ber Geremonien au vermehren suchten, und die auf ber Ruste von Koromandel gefcbrieben, und Wiedam (Beba) genannt fein follen, fo ift flar: daß barunter bie alten Webas nicht verftanben werben konnen; wahrscheinlich find hier die Tantras gemeint; auch wohl noch jungere Schriften, ba fie zum Theil in ben neuern Sprachen abgefaßt fein follen.

Berbinden wir nun mit der Nachricht: daß diese vier Urzschriften anfangs mundlich gelehrt; dann aufgeschries ben, und aus einer ältern Sprache, und zwar der Sprache der Devetas oder Suras, d. i. der alten Borsahren der Hinzbus, in das Sanskrit übersetzt wurden, die Ueberzeugung: baß diese vier Urschriften wirklich die vier Wedas sind, so wird die noch hinzugesügte, bestimmte Angade: daß die Bekanntsmachung dieser vier Schriften göttlicher Worte, eintausend sechshundert neun und siedzig Jahre vor Sukkadis Tode, oder eintausend sechshundert Jahre vor dem Ansange unserer Zeitzrechnung geschehen sei, allerdings wichtig 2). Denn unter "Bekanntmachung" kann in dem ganzen Zusammenhange hier

<sup>1)</sup> S. 192 wird versichert: daß die Hindus von der Mundung des Ganges dis zum Indus, den vier Urschriften treu geblieben seien; daß jeder vornehme oder reichere Hindu eine Abschrift davon besitze, woraus der Hausdrahman der Familie täglich ein Stück vorlese und erkläre. — Man sieht, daß hier allein von den Webas und nicht von dem Sastra die Rede ist.

<sup>2)</sup> Polivells Rachrichten. G. 193.

nichts andres verstanden werben, als: bas Aufschreiben und Ueberfeten ins Sansfrit. Daß in biefer Rachricht bie fchriftliche Berfaffung in ber Sprache ber Gotter, und bie Ueberfebung in bas Sanstrit getrennt, und als zwei, weit auseinander liegende Sandlungen bargeftellt werben, von welchen Brahma bie erfte ats Geift, bie zweite als Mensch verrichtet babe, Rimmt genau mit bem allgemeinen Glauben ber Sinbus überein: daß Brahma eigentlich felbst Berfaffer ber Bebas fei, und die Rifchis bie einzelnen Terte nur faben, ober burth Eingebung aussprachen, und Brabma als Mensch, b. i. in Byafa als einer Avatar, sammelte und ordnete. Bir baben bie Ergebniffe biefer Unterfuchung fcon bei ben Bebas in Amvendung gebracht, und geben, ba bie weitern geschichtlichen Undeutungen uns hier nicht wichtig find, zu bem Inhalt bes Buche uber; ohne uns bei bem Alter beffelben, für welches aus obigen Angaben eigentlich nichts hervorgeht, zu verweilen. Daß bie Brahmanen bas Buch ben Bebas gleich feten, ift flar, und aus feinem Inhalt ift bagegen fein Grund aufzuftellen.

Das erfte Buth bes Saftra enthalt eine einfache Ergablung von der Schöpfung ber Beifter, bem Abfall eines Theils berfelben, ihrer bedingten Begnabigung burch bas Mittel ber Seelenwanderung und ber Schopfung und Einrichtung ber Korperwelt zu biefem 3mede. Diefe Erzählung bat alle Remgeichen bes hochsten Atterthums; fie ift einfach, wurde: voll, und fein Jug beutet barauf bin, bag ber Berfasser schon eine Ibee von symbolischer ober allegorischer Darstellung gehabt habe. Seine Personen find wirkliche Personen, ihre Sandlungen wirkliche Sandlungen, und von allen ben philosophi= schen Begriffen und Meinungen, welche schon in ben jungern Studen ber Bebas, befonders in ben Upauisabs vortommen. findet fich nicht die leifeste Spur. Die Lehre von ber Geelenwanderung hat der Berfasser zwar mit den Buddhiften gemein, aber, wie in ber Folge gezeigt werben wird, auf eine eigenthumliche Beife geftaltet.

Das zweite Buch hat einen gang andern Charafter, und

scheint nach ben mitgetheilten Bruchftuden, unr eine bilberreiche, allegorisch fombolische Erflarung bes erften zu fein. Benn es im erften Buche beißt: Ethummefcha fprach, es merbe bas Beltall, und es warb; fo wirb im meiten, um bies Werben anschaulich zu machen, erzählt: Brahma habe querft ein Betelblatt erschaffen, und fei auf bemfelben über das Urmeer hingeschifft, wo die Kinder des Modu und Kutu, b. i. Berwirrung und Aufruhr, vor feiner Gegenwart floben; wie bann Bifchnu, in Geftalt eines Ebers bie Erbe mit feinen Sauern aus der Tiefe emporgehoben, fie auf den Kopf einer Schlange und biefe auf eine Schildfrote gefett habe u. f. w. Man fieht bie einfache Sage bes erften Buche, foll hier burch bie allegorischen Bilber ber Mythologie erklart wer: den; wobei indes die willkürliche Behandlung und Zusammen= schmelzung ber Mythen nicht zu übersehen ift '). Dieselbe Beschaffenheit haben auch bie mitgetheilten Bruchftude ber übris gen Bucher. Im erften Buch ift von ben vier Zeitaltern bie Rebe, nach ber einfachen Bestimmung ibrer Dauer; in einem folgenden Bruchstud werden biefe umftanblich erklart, und babei bas Syftem ber Beitrechnung vorgetragen, wie es spater ausgebildet wurde 2). Damit ift auch ein Festfalenber verbunben, mit Beziehungen auf bie Gefchlechtsregifter ber Gotter, nach ber gewöhnlichen mythischen Ansicht, welches alles mit ber Lehre von Gott und ber Schopfung ber Geister im erften Buch im geraben Wiberfpruch fieht.

Die Entstehung der jetzigen Form bieses Buchs, scheint keinem Zweisel unterworfen zu sein. Unter einen uralten Kopf stellte man einen jüngern Rumpf; fügte in der Folge noch jüngere Arme und Beine hinzu, und kleidete endlich das so entstandene Bild nach der Mode der Zeit. Es scheint, daß die Geschichte dieses Buchs die Geschichte der meisten Puranas ist, und daß diejenigen, welche in diesen Schriften Alles als alt und acht betrachten, eben so unrecht haben, als die,

<sup>1)</sup> holwells Rachrichten. S. 220. Berglichen mit S. 278 u. f. w.

<sup>2)</sup> Dafetbft, G. 226. Berglichen mit G. 281 u. f. w.

welche sie ganz jung und untergeschoben glauben. Bon den übrigen Puranas wissen wir zu wenig, um über dieselben ets was sagen zu können; von einem längern Bruchstück aus dem Kalika-Purana wird noch die Rede sein.

Rach Goverbhans Bergeichniß folgen nun bie philosophi= ichen Merke, oder Gaftras, von benen wir fast nichts kennen, und boch waren biefe Schriften fur unferen 3wed fehr wichtig, ba fie bie abweichenden philosophischen und religiosen Begriffe ber einzelnen Parteien bestimmen. Der Begriff ber Aechtheit biefer Schriften, muß in Bezug auf ihren 3med, anders bestimmt werben, als bei gewohnlichen Schriften ber Kall ift. Sie fteben in mancher Sinsicht mit unferen symbolischen Buchern in einer Claffe, und bie Untersuchung über bieselben bat es weniger mit ben Ramen ihrer Berfaffer, und mit ber Beit ibrer Abfaffung zu thun, als mit ber Frage: ob fie wirklich von ben Secten welchen fie angehören, als rechtglaubig, und als Regel ihres Glaubens angenommen werben? Erft muffen wir wiffen, was diese ober jene Secte wirklich annimmt, ehe wir bie Frage aufwerfen: wie ihre Lehren fich geschichtlich entwickelten und bilbeten? Gine Frage zu beren Beantwortung uns noch faft alle Sulfsmittel feblen.

Die eigentlichen Hauptwerke bieser Classe, die Lehrbüscher ber Webanta, Mimansa Nyaya und Sankhya, kennen wir noch gar nicht, wenn wir auch im Stande sind ihre Lehren selbst aus andern Quellen richtig darzustellen. Was und von, zu dieser Classe gehörenden Schriften Alexander Dow mittheilt, der Bedang Sastra, Dirm Sastra, Neadirsen; und der Sastra den Lord im Auszuge mittheilt, sind zwar bekannt; doch kennen wir sie nur in englischen Uebersetzungen, welche vielleicht nicht mit der Sprachkenntniß und Sorgsalt gemacht sind, wodurch sich Coledrookes Uebersetzungen auszeichnen; doch sind sie in Bezug auf die genauere Kenntniß mancher Secten nicht unwichtig. Aus dem Englischen sind sie auch ins Deutssche übertragen 1). Der Bedang Sastra gehört, bei manchem

<sup>1)</sup> Sammlung asiatischer Originalschriften. B. I. S. 378.

Eigenthimtlichen, der Webanta an, eben so der Dirm-Sastra, welcher jedoch die Verehrung des Arisna empsiehlt. Daß wir von dem Neadirsen nur einen kurzen, wenig derständlichen Auszug haben, ist zu bedauern, da er ein Werk des Gautama (Buddha), des Stisters der Nyayaiks unter den Hindus sein soll. Der Auszug Lords aus einem Sastra, deweist welch ein Grad von Vermischung der verschiedenen Lehrmeinungen in Werken dieser Art statt sinden kann. Das Mehreste geshört dem Buddhismus an; doch ist manches aus der Bradmalehre, ja wie es scheint aus Moses, und selbst christliche Gebräuche, z. B. die Tause beigemischt worden.

Der Auszug aus dem Buche Ambertkent, d. i. der Quelle bes Lebenswassers, den wir De Guignes verdanken '), wurde größern Werth haben, wenn man sich mehr auf die Ueberssehung verlassen könnte und der Auszug vollständiger ware. Das Buch wurde — aus dem Sanskrit oder Bali ist nicht bestimmt — ins Persische, und aus diesem ins Arabische überssetz; es gehört dem Buddhismus an. Dem Pater de la Loubere verdanken wir, in seiner bekannten Beschreibung von Siam, einige Uebersehungen aus dem Bali, z. B. das Leben des Tevetat und anderer kleiner Bruchslücke '). Mehrere Bruchslücke der Art in den Asiatic Researches werden wir ansühren, wenn wir davon Gebrauch zu machen Gelegenheit sinden.

Bu dieser Classe von Schriften gehören auch im Allgemeinen die zahlreichen Tantras, die zwar von den WedantaTheologen nicht als göttlich betrachtet werden, aber doch einen eigenthümlichen Zweig der religiösen Dichtung der Hindus ausmachen, der vielsach bearbeitet worden ist, und von dem uns Coledrooke einige nähere Nachrichten mitgetheilt hat 3). Rach den Auszügen zu urtheilen, welche dieser Schriftsteller in Bezug auf die Kasten der Hindus aus dem Andra Yamala Tantra ansührt, wäre die nähere Bekanntschaft mit diesen

<sup>1)</sup> Sammlung affatischer Originalschriften. B. I. S. 363.

<sup>2)</sup> Dafelbft, B. I. S. 219.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. V. p. 53.

ŧ

zahlreichen Schriften, selbst in geschichtlicher hinsicht sehr wunschenswerth.

Bu ben Upangas gehort noch ein Werk, bei bem wir uns feiner Bichtigkeit wegen langer verweilen muffen, bas Gefeb= buch Manus. 28. Jones übersette es aus bem Sansfrit ins Englische, und aus biesem hat es huttner wieber - aber bochft nachläffig - ins Deutsche übertragen 1). Jones glaubte, ber alte, mythische Manu, von bem er es nicht unwahrscheinlich fand, daß er mit bem Dinos ber Griechen eine Person fei, habe biefe Gefete ursprunglich verfaßt, und nicht lange nach ihm, etwa eintausend zweihundert achtzig Jahre, babe ein anderer Berfaffer ihm die Korm gegeben, bie es noch jest bat, wie er in ber Borrebe feiner Ueberfetung mabricheinlich au machen fucht. Daß bie Sindus felbft teineswegs bies Buch bem Manu zuschreiben, baben wir oben schon aus Colebroo: tes Bemerkungen erseben; ber Titel rubrt, wie gleichfalls schon bemerkt wurde, von ber Ginleitung ber, in welcher bie fammt lichen Gesethe bem Manu in ben Mund gelegt werben. Der Berfasser sucht baburch aber feineswegs zu tauschen, inbem er fast bei allen Gesetzen bie Quelle anführt, aus welcher fie geschöpft sind 2). Daß bies Buch eine Sammlung verschiebes ner Gesete, von aang verschiedenen Gesetsgebern berrubrend: enthalte, vorzüglich zwei ganz von einander abweichende Spfteme ber Strafgesete, ein alteres und ein jungeres, von benen eins bas andere ausschließt, neben einander aufftellt, wirb fich, wie manche andere, bies Buch betreffende Bemerkung. in dem Abschnitt über die religios : burgerliche Berfaffung des

<sup>1)</sup> Hindu Gesethuch, ober Manus Berordnungen nach Sulluca's Erläuterungen, u. s. w. aus der Sanskritsprache wortlich ins Englische überset, von Sir B. Jones, und verteutschet nach der Calcuttischen Ausgabe, und mit einem Glossar und Anmerkungen begleitet von J. C. Hüttner. Weimar 1797.

<sup>2)</sup> Wir haben schon früher in einer andern Schrift, über dies Gessehuch eine umständliche Untersuchung angestellt. Siehe Ueber Alter und Werth einiger morgenländischen Urkunden. Bon I. G. Rhode. Breslau 1817. S. 52 u. s. w.

Bolks ergeben. Eine Untersuchung über bas Alter bes Buchs in feiner jegigen Geftalt, fann schwerlich zu genugenber Ent= scheidung führen. Es enthalt bie altesten Einrichtungen bes Bolfs; bie mehreften Gefebe beuten aber auf bie Beit, in welcher bie hindus fich die füdliche Salbinfel unterworfen hat= ten, und fich als Eroberer betrachteten. Biele Buge, befonbers von ber großen Berberbtheit bes Bolks, laffen auf fein hobes Alter fcbliegen; boch gebt aus dem gangen Inhalt hervor, bag selbst die lette Anordnung bes Inhalts in eine Beit fallt, wo Die Sinduftaaten noch unter ihren eingebornen Konigen ftanben, und noch kein fremder Eroberer in ihr Land eingedrungen war, alfo vor bem Sabre eintaufend achtzebn unferer Beit-Das Buch giebt baber ein vollständiges Bilb, und reconuna. awar ausgemalt bis auf die einzelnen Buge, von den wirkli= den hinduftaaten, von ihren religibsen und burgerlichen Ginrichtungen, von ihren Gebrauchen und Sitten, ben Tugenben und Lastern bes Bolks, ebe es. von Fremben unterjocht und in seiner Eigenthimlichkeit verlett wurde. Bon biefer Seite hat das Buch einen unschatbaren Berth. Denn ba bei ber Religion ber hindus mundliche Ueberlieferung, Sitte und Gebrauch ber Borzeit, eben so viel Ansehn bat als die sebrift: liche Offenbarung, und die Religion nicht allein Theologie, Sittenlehre, Gefete, Staatsverfassung und Biffenschaft, sonbern auch bas ganze öffentliche und hausliche Leben ber Menschen umfaßt, so ist bies allgemein anerkannte Gesethuch für uns eine ber zuverläffigsten und reichsten Quellen, aus ber wir in allen diefen Sinfichten ichopfen konnen.

Ein jungeres Gesethuch, welches an Werth dem eben beurtheilten zwar weit nachsteht, verdient hier bemerkt zu werben, namtich die Gesetzsammlung welche Warren Hastings durch elf der gelehrtesten und angesehensten Brahmanen zussammentragen ließ. Dies Buch ist aus den besten, noch jetz als gultig anerkannten Quellen zusammengezogen, vorzüglich aus Manus Gesethuch, von dem es nur wenig abweicht, aber alles wegläßt was auf die jetzige Lage des Bolks nicht mehr paßt. Das Buch wurde im Sanskrit versaßt, dann unter

der Aussicht eines der gelehrten Versasser wortlich ins Persische, und von diesem durch Halhed ins Englische übersetzt. Er versichert dabei so treu und sorgsältig übertragen zu haben, daß man "die ganze Wendung des Ausdrucks, in allen und jeden Stücken, als unmittelbares Werk und Arbeit der Brahmanen anzusehen" habe. Aus dem Englischen ist dies Buch wieder von Raspe ins Deutsche übertragen worden 1). Wenn man sich nun auch auf die ziemlich richtige Uebertragung des Sinnes verlassen kann, so sind die mehrsten Eigennamen doch so entstellt, daß man sie nur mit Mühe, oft gar nicht enträthseln kann. Die Einleitung enthalt einige geschichtliche Andeutungen, von welchen wir in der Folge Gebrauch machen werden.

Wir kommen jetzt zu einer ber wichtigsten Classen ber heiligen Schriften Itihasa genannt, zu welcher die beiben großen helbengedichte, Ramayana und Maha-Bharata gehören, welche als die vorzüglichsten Quellen der Mythologie und der ältesten Schchichte des Bolks zu betrachten sind. Sie sind in dieser hinsticht für die hindus mehr, als homer für die Griechen. Ueber die Versasser dieser Werke und über die Entstehung berselben, lassen sich alle die Fragen und Zweisel auswerfen, die in Bezug auf die Gesänge homers noch nicht entschieden sind.

Der Ramanana, welcher uns burch bie von Caren und Marshman besorgte Ausgabe ber Urschrift 2), naher bekannt ge-

<sup>1)</sup> Gesethuch ber Gentoo's ober Sammlung der Gesetze der Punbits, nach einer Perfischen Uebersetzung bes in der Sanskritsprache geschriebenen Originals. Aus dem Englischen von R. E. Raspe. Samburg bei Bohn. 1778.

<sup>2)</sup> The Ramayuna of Valmiki, in the original Sungskrit, with a prose translation and explanatory Notes, by W. Garey and I. Marshman. Vol. I. containing the first Book. Serampore. 1806. Der zweite Theil ift bekanntlich auf ber Ueberfahrt nach Europa verloren gegangen, der dritte Theil aber (Serampore. 1810) glücklich angelangt. Die Ueberfetzung ist wortlich, mit Ausnahme einiger Stellen, welche den Uebersetzung ist wortlich, Die Anmerkungen sind von geringem Werthe.

worden, ist offenbar das alteste dieser großen Werke, und der Dichter, der es versaßt haben soll, wird Balmiki genannt. Dersselbe ist aber eben so wenig Versasser dieses Gedichts, als Mann Versasser des oben angeführten Gesehduchs; sondern ein jungerer Dichter legt es ihm in der Einleitung, als einem berühmten Heiligen und Zeitgenossen des Rama in den Mund; eine Korm der Einleitung, die wir sast dein Alen alten Werken der hindus sinden.

Diefe Einleitung beginnt mit einer Begrugung bes Rama. ber die Freude bes Weltalls, die Chre von Raghus Geschlecht, und ber Reind bes Ravana ift; bann wird Balmifi begrüßt, ber Rofila 1), ber fich auf ben Baum ber Dichtfunft schwingt, und bie entzuckenden Tone: Rama! Rama! Rama! boren Dann fragt Balmiti, biefer Furft und herr ber Munis ben ihn besuchenden Altvater Nareba, wer im ganzen Beltall ber Bollkommenste sei? Die Frage ift bichterisch eingekleibet, und jede Tugend, jede Bollkommenheit wird einzeln genannt. bies ift Rama, und erzählt nun furz bie Mareda antwortet: gange Geschichte beffelben, wie fie ben Sauptgegenftanb bes Gebichts ausmacht, und wobei feiner einzigen Episobe gebacht Diese Erzählung, welche eine furze Darftellung bes Inhalts bes großen Gebichts ift, füllt ben erften Abschnitt ober Aber in welchem Berhaltniß fteht biefer Abschnitt Gefang. zu bem nachfolgenden Gedicht? Ift es eine vorläufige Ankundigung des Stoffs, ben ber Dichter behandeln will, und also von ihm felbft - angenommen, bas große Werk habe nur einen Berfaffer - bem Gangen vorgefest? Co fcheint es nicht; abgesehen bavon, daß schon die Erwähnung bes Pradschapati 2) an eine spatere Zeit erinnert, zeigt bie Form und vorzüglich ber Schluß bes ganzen Abschnitts, daß er ein Ausjug aus bem ichon vorhandenen großen Gebicht ift, beftimmt in Berfammlungen vorgelefen zu werben, in welchen bie Lefung

<sup>1)</sup> Kokila, der indische Kukuk; nach andern die Rachtigall.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 6.

des großen Gebichts nicht thunlich war. Dies wird mit klaren Borten gefagt. Es beißt: "Diefe Erzählung (wie fie eben mitgetheilt worden), giebt benen bie fie horen, Leben, Rubm und Kraft. Ber bie Geschichte Ramas lieft, wird von allen Simben befreit. Ber biefen Abschnitt (Ranba, Gefang) flei-Big burchbenkt, indem er ihn hort und wiederholt, wodurch Seiliafeit befestigt wird, foll mit seiner ganzen Rachkommenschaft für immer von allen Leiben, Unglud und Gorgen befreit werben. Ber ibn glaubig im Greife weifer Danner lieft wird baburch atte bie Fruchte erlangen, welche aus ber Lefung bes gangen Ramayana entfpringen; wird fich alle Segnungen fichern, welche mit allen Stans ben ber Menschen 1) verbunden sind, und sterbend fich in die Gottheit auflofen. Ein Bruhman ber ihn lieft, wird flark in Gelehrfamkeit und Berebfamkeit; ber Abkommling eines Rriegers ber ihn lieft, wird ein Konig, ber Baifva ber ihn lieft, erhalt eine hochst blubende Stufe bes handels, und ein Subra der ihn hort wird groß werden" 2). Aus biesem Schluffe geht flar bervor: 1) daß biefer Kanba ein eignes Ganzes ausmacht, worin in kurzen Zügen die Thaten bes Rama dem Alt= vater Nareda in ben Mund gelegt werben. Dies beweiset eben ber vielversprechende Schluß, welcher am Ende mehreret Uvanisads, oder der Theile von Upanisads, welche früher als eigne Stude, vorhanden waren, fich befindet, und beutlich ausfagt, baß bas Stud, worauf er fich bezieht, ju Ende fei. 2) Daß das große Gedicht bes Ramayana, ober bie Samm= lung ber, von ben Thaten bes Rama hanbelnben, Ge: fange, schon vorhanden war, und 3) daß die Lesung ober Absingung berselben schon als sehr Segen bringend betrachtet wurde; ber Berfasser hatte sonst nicht versprechen konnen, baß ber Bortheil, ben bas Lefen bes ganzen Ramanang verschafft, auch mit bem Lefen feines furgen Randa verbun-

<sup>1)</sup> Ramlich Kindheit, Jugend, Mannheit, Alter.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 27 u. 28.

ben sein solle. Dieses Stud sest fich also selbst in eine spaztere Zeit, als bas große Gebicht.

Im zweiten Abschnitt, welcher sich auf ben ersten bezieht, beten Walmiki und seine Schüler, nachdem sie die Erzählung des Altvaters gehört haben, den Rama an; und der Heilige begiebt sich mit einem Schüler an die User des Flusses Tamasa, und badet sich. Da sieht er neben sich ein Paar Bogel, Kraontschas genannt, Männchen und Weibchen die sich ergöhen, als ein heranschleichender Bogelsteller das Männchen erschießt. Erzürnt darüber belegt ihn der Heilige mit dem Pluch: "daß er nie berühmt werde," weil er das "von Liebe trunkene Männchen" getöbtet habe; doch wird der Fluch ihm sosort leid, weil er dem Manne des Bogels wegen fluchte. Da sein Ausspruch aber zufällig die metrische Korm von vier Füsen, jeden von einer bestimmten Anzahl Sylben erhalten hatte, sagte der Heilige zu seinem Schüler: dieser Spruch soll Sloka heißen, weil ich ihn trauernd über den Bogel sprach.)

Run geht er voll Unmuth ju Saufe, und empfangt fogleich einen Besuch von Brahma. Man fest fich; aber ber Beise ift noch so in traurigen Gebanken über ben Tob bes Bogels vertieft, bag er zu Brahma fagt: "ber unwissenbe und elende Bogelfteller hat mir Betrübnif verurfacht, weil er ben melobifchen Bogel tobtete!" Bufallig hatten biefe Borte bas Spibenmaaß eines Berfes. Lacheind fagte Brahma: biefe metrischen Borte find ein Bers, und befiehlt nun bem Dichter Die Geschichte Ramas in biefer Bersart ju schreiben, wobei ihm Alles mas ihm noch verborgen sei, offenbart werden solle, und verspricht ihm zugleich: baß fein Gebicht fich unter ben Menschen erhalten foll, fo lange die Erbe und die Berge bleis ben, fo lange Sobe und Tiefe ift, und ber Dichter felbst foll bei ibm im himmel wohnen. Run fchreibt Balmifi, ber ben Sauptinhalt von dem Altvater erfuhr, das Fehlende beim Bolf erfundete und burch eigene Betrachtung erfette, die Geschichte

i) Bon Shoka, Gram. Ramayuna, Vol. I. p. 83.

Ramas in den von ihm erfundenen Bersen, und jeder Fuß in benselben ist herrlich und das Gemuth bezaubernd. Hört! rust der Dichter nun aus: die Geschichte des großen Raghava, und den Tod des Zehnhauptigen (des Ravana), wie der Beise sie erzählt! Nun muß man nothwendig den Ansang des Gedichts erwarten, aber es solgen Einschiebsel mancher Art.

Dies zweite Stud bezieht sich überall auf das erste; steht jedoch mit dem Schluß besselben im geraden Widerspruch. Dort wird das Dasein des großen Gedichts schon vorausgesetzt; hier ersindet der Dichter erst zufällig die Versart, empfängt erst Besehl es zu schreiben und vollendet es. Man muß daher entweder einen andern Versasser annehmen, welcher die vorige Dichtung nur benutzte, um dem Gedicht selbst noch die Ersindung der Versart, in welcher es geschrieben ist, vorhergehen zu lassen; oder man muß annehmen: der Schluß des vorigen sei ein jüngeres Einschiedssel, um die kurze Erzählung als ein besonderes Gedicht darzustellen. Wäre dies der Fall, so machten allerdings diese beiden Abschnitte eine, wenn auch jüngere, doch zusammenhangende Einleitung des Ganzen aus, und so scheint es wirklich.

Den Anfang bes dritten Kanda macht ein kurzes Stuck, welches weber mit dem Vorhergehenden noch Rachfolgenden im Zusammenhange sieht. Es ist sehr kurz, und meldet nur: da der göttliche Weise das Gedicht von Kama, das den vier Wesdas gleich geschätzt werde, geschrieden hatte, sang er es den Brahmanen Dhoumya, Maondavya, Kussa, Kisnisena, Kossala und den beiden Ikswaku's, Kuss und Lavi (den Schnen des Kama) welche das Kleid der Weisen trugen vor. Hier wurde es durch die Kenntnis des Weisen entsaltet. Beim Schluß des Rosopsetes, welches der große Rama veranstaltete, wurde die unterhaltende Geschichte noch einmal wiederholt 1). Diese Nachricht sieht mit der bald nachfolgenden im Widersspruch, wurde dier aber ausgenommen, um nichts, was die

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 40.

Geschichte bes großen Gebichts betraf, verloren gehn zu laffen. Es folgen nun zwei Inhaltsverzeichniffe, welche hier gleichfalls ohne allen Zusammenhang eingeschoben find, und von benen nachher die Rede fein wird. Auf diese folgt eine neue Einleitung, die wir genauer betrachten muffen. Der Anfang bezieht fich auf etwas, bas aber nicht vorhanden ift. "Darauf (fo beginnt bas Stud) begann ber Beife Berfe ju machen, welche Brahma lachelnd Verfe nannte," darauf beugten fich feine Schüler, bie ehrwurdigen Alten und Buger jum Staube ber Fuße bes großen Weisen und fagten: "bie Stanze in vier Füßen verfaßt hat ben Ramen Poefie (Gebicht) erhalten." Darauf entschloß fich Walmiti: "Ich will bas ganze Gebicht bes Ramanana schreiben, welches zuerst von Brahma gesprochen (verfaßt), und bem Nareda offenbart wurde." Dan fieht biefer Berfaffer hatte ben Befuch bes Altvaters, bes Brahma und die Beranlaffung jur Erfindung ber Berfe im Auge, die in ben beiben erften Abschnitten ergablt werben, hatte fie aber, wie aus biefem Schluffe hervorgeht, fehr abweichend aufgefaßt; hatte fie auch hochst mahrscheinlich erzählt, allein Abschreiber, um nicht biefelben Begebenheiten zweimal abzufchreiben, moch ten fie weglaffen; baber mahrscheinlich bie Berschiebenheit, welche ben englischen Ueberfetern zufolge hier in vielen Sandschriften statt findet. Manche fangen mit biesem Stud einen neuen Abschnitt an, andere werfen die vorhergehenden Inhalts: anzeigen weg, und knupfen es unmittelbar an bas zweite Stud u. f. w.

Es heißt nun weiter: Da Walmik das Gebicht vollendet hat, fällt ihm ein: wie es der Welt bekannt werden könne? Da finden sich unter seinen Schülern zwei Sohne des Rama, welche das Gewand der Weisen anlegten. Diese, tief gelehrt im Weda, den Sastras und mythischen Gedichten, lernen das große Werk, und da Rama ein Roßopfer errichtet und alle Götter, Weisen und Brahmanen sich um ihn versammeln, treten beide auf und singen das melodische Gedicht, in welchem kein Miston vorkommt. Alle sind von dem herrlichen Gesange entzückt; die beiden Sanger, in welchen Rama seine beiden

Sohne erkennt, mussen es wiederholen, und thum es mit wohlsklingender Stimme, und nun heißt es abermals: Hort den Ramayana, die reinen Worte des Weisen! und so wird nun das Gedicht vorgetragen, wie die beiden Sanger es absingen. Die Abweichungen in den Stücken, woraus die Einleitung überhaupt zusammengesetzt ist, wie die Abweichungen derselben von dem Gedicht selbst, fallen von selbst ins Auge.

Bwifchen diefe, die Ginleitung bilbenben Stude find, wie schon gesagt worden, zwei Inhaltsverzeichnisse bes ganzen Gebichts eingeschoben, welche aber in manchen Abschriften fehlen, wodurch die Zahl der Abschnitte und Verse verändert wird 1); auch flehn sie ganz unwassend und außer allem Zusammenhange Sie find indeg von Werth, weil die Bergleichung berfelfelben als Inhaltsanzeigen mit bem Gebicht felbit, wie es jest vorliegt, ber Kritik doch einige Blide erlauben, die, wenn badurch auch noch wenig entschieden werden kann, boch einen Beg entbeden, auf welchem funftig weitere Fortschritte gemacht werben konnen. Seeren bemerkte richtig, daß die Form, in welcher wir das Gebicht kennen, fehr bequem zu Ginschiebfeln fei 2), indem bei allen Gelegenheiten einzelne, für fich ein Ganzes bilbenbe Gebichte als Erzählungen eingeschaltet find, ohne in die Sandlung des Gedichtes felbst verflochten zu fein. Diefer eingeschalteten Spisoben sind in bem ersten Buche so viele, daß fie brei Biertel bes Ganzen ausmachen; weldes allerbings Berbacht erregt. In ber erften Einleitung giebt Nareba ben Inhalt bes ganzen Gebichts an, boch nur worauf die Haupthandlung fich bezieht, und beutet auf keine Ginschal tungen hin; nach den Inhaltsverzeichnissen wird in bem letten Stud ber Einleitung, wo von ber vollenbeten Abfaffung bes Gebichts die Rebe ift, noch einmal auf die Hauptgegenftanbe bestelben hingewiesen, aber gang in Begiebung auf ben, von Rareba angegebenen Stoff, ohne alle Sindeutung auf bie

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 80.

<sup>2)</sup> Bufage zur britten Ausgabe ber Ibeen. S. 190.

wichtigen Rebengeschichten, welche eingeschaltet sind. Sollte vielleicht das Gedicht in seiner ursprünglichen Gestalt nicht mehr enthalten haben? Daß zwei Schüler des Dichters das Ganze auswendig lernen und in einer Bersammlung "vom Anfange dis zu Ende" absingen können, läßt sich mit dem großen, durch die vielen Einschaltungen erwachsenen Umsange des Gedichts, nicht vereinigen. Es konnte ursprünglich keine größere Ausbehnung haben, als daß es in einer Bersammlung

gang abgefungen werben konnte.

Das eine, zuleht eingeschobene Berzeichniß, ift fehr oberflächlich, und berührt nur einige ber Hauptbegebenheiten. Bir wollen also nicht baraus schließen, bag ber Berfaffer beffelben bas Gebicht erft mit ber Abreise bes Rama von Anobhna beginnen läßt; seine Angaben find so unvollständig, baß er selbst die Heirath des Rama mit Sita übergeht. Da aber wohl angenommen werden barf, daß fich ursprunglich mehr epische, von Rama erzählende Gefange fanden, bie balb biefe, balb jene That einzeln priefen, und welche nach und nach zusam= mengeschmolzen wurden; fo ware es moglich, daß biefer Berfasser bas Ganze noch nicht vor Augen gehabt hatte. gang anderer Beschaffenheit ift aber bas zweite Inhaltsverzeich= Der Berfasser besselben folgt bem großen Gebicht Schritt vor Schritt, und giebt ben Inhalt, nicht allein jedes Buchs, fonbern jedes Abschnitts genau an. Er schließt mit ben Worten: " bies ift bas Ganze bes, von ben Beifen bewunderten Ramanana, enthaltend 620 Abschnitte, und 24,000 Berfe." Man barf, biefer Erklarung zufolge wohl annehmen: Berfaffer keinen Gegenstand von einiger Bedeutung übergangen haben werde. Das Berzeichniß felbst beginnt mit ben Borten: "Die Gegenstande welche bas erfte Buch enthalt, find folgende: zuerft wird bie Frage an Nareda, ber Gang jum Fluffe, bie Erscheinung Brahmas, bie von ihm empfangenen Gnaden und die Meffung ber Berfe erzählt; bann folgt bie Beschreibung von Anothya, und eine Nachricht vom Könige Dafaratha; eine Befchreibung feines Sofs; Die Berathung bes Ronigs einen Sohn zu erhalten, die Feier bes Rofopfers und die Empfangung des Segens; die herabkunft ber Gotter u. f. w.

Den Inhalt ber erften Einleitung finden wir genau angegeben, woraus allerbings hervorzugehen scheint: bag bie beis ben erften Abschnitte ursprunglich ein Ganges waren, bag bie Trennung fpater, und ber fie in Biberfpruch fetenbe Schluß bes erften, ein jungeres Einschiebsel ift; unmittelbar auf ben zweiten Abschnitt aber, nach bem erften: Sort! folgt bas Gebicht felbft, mas jest erft im funften Abschnitt mit ben Borten: Un ben Ufern bes Saranu u. f. w. beginnt; bas oben bemerkte aweite und britte Stud ber Ginleitung, find jungere Ginschieb-Beim Anfange bes Gebichtes selbst, folgt bas Berzeichniß benfelben Schritt vor Schritt bis jur Reier bes Rogopfers, wobei aber bie lange, bichterische Episobe von Rifpa Gringa Diese Erzählung nimmt fast brei Abschnitte ganglich fehlt. ein 1) und es ift burchaus nicht glaublich, daß ber Berfaffer, ber jeben Bers gabit, fie batte übergeben konnen, wenn er fie schon in bem Gebicht gelesen hatte. Man kann hier nicht ein= ber Berfasser hatte fich bloß an die zur Saupt= handlung gehörenden Gegenstände gehalten, da wir gleich fehen werden, daß er andre weit unbedeutendere Spisoben genau Sieht man bie Erzählung felbst an, so wachst ber 3weifel an ihrer Aechtheit noch mehr. Indem der Konig im Begriff fteht Unftalt zum Opfer zu machen, fagt fein Wagen: führer: Sore Die Geschichte welche eine alte Chronik enthält, und die mir vormals ein ehrwurdiger Priefter erzählt hat. Damit ift bie Geschichte eingeleitet, wird anfangs als vor Zeiten gefchehen erzählt, geht bann in die Gegenwart über, und ber Held berfelben Rifva Grinya wird baburch in die Handlung verflochten, daß er bas Opfer verrichtet. Aber batte eben biefe Berflechtung bes Priefters in bie Sandlung bes Gebichts, bie Erwähnung ber Ergählung in bem Inhaltsverzeichniß nicht nothwendig gemacht? Der Reichthum an Bilbern und oft up:

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 117-146.

pigen Zugen, scheint gleichfalls nicht mit ber großen Einfachheit ber unbezweifelt alten Theile bes Gebichts übereinzustimmen; doch barüber kann erst eine schärfere Kritik bes Ausbrucks und

ber Sprache entscheiben.

Das Berzeichniß folgt bem Gebicht nun wieber ganz genau, bis Rama und Biswamitra an die Ufer bes Ganges fommen; bann heißt es (bas Gebicht enthalt): "bes weifen Biswamitra Erzählung ber Geschichte feiner Familie, bie Beschreibung ber reinen hervorbringung ber Ganga, die Incarnation bes gottlichen Fotus und die Geburt bes Kartifeya, eine Rach= richt von der Familie des königlichen Beifen Bifala, u. f. w." hier wird abermals eine ber langften und schonften Spisoben bes gangen Gebichts, in welche bie berühmteften Borfahren bes Rama verflochten find, gang übergangen, namlich bie Berab: tunft ber Ganga, welche A. B. von Schlegel ins Deutsche überfest hat 1). Es ift nicht möglich zu glauben, baß ber Berfaffer bes Inhaltsverzeichnisses, ber ber furzen Erzählungen von ben Familien des Biswamitra und Bifala erwähnt, obwohl fie mit bem Samptinhalt in gar keiner Beziehung fleben, biefe wichtige, vier Gefange fullende Erzählung ?) hatte überfehen fonnen, wenn fie fcon in bas Gebicht aufgenommen gewesen ware. Ber: gleicht man ferner ben Inhalt biefes, für fich ein Ganges bil: benden Gebichts von der herabkunft ber Banga, mit ben vor: hergehenden alten, in dem Berzeichniß ermahnten Mothen, von ber hervorbringung der Ganga und der Geburt bes Kartikena, so findet zwischen ihnen, felbst in der hauptsache, ein vollkom= mener Biberfpruch flatt, und es fann über die jungere Ginfchal: tung ber Spisobe kein 3weifel ftatt finden. Da bie Mythen von Hervorbringung der Ganga und der Geburt des Kartifena zu ben wichtigsten gehören, muffen wir nachher umftanblich bavon banbein.

Das Berzeichniß folgt nun abermals bem Gebicht, bis bie

<sup>1)</sup> Indische Bibliothek. 1. Stud. S. 50. (Bonn, 1820.)

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 360-460.

Reisenden nach Mithila kommen, und wie die Anordnung bes Gebichts es fobert, ber "Geschichte bes großen Aussta" (Biswamitras) erwähnt wird. Diese Geschichte zerfällt in zwei Theile, in eine kurze Angabe ber Begebenheiten bes Beiligen, worauf offenbar das Berzeichniß nur anspielt; biefe Nachricht gleicht ganz benen, die früher Biswamitra felbft von feiner Fami lie, und ber Kamilie bes Bifala's giebt, und beren bas Berzeich niß auf biefelbe Beise erwähnt. Der zweite Theil enthalt bas große Gebicht von Biswamitras Bugungen, welches allein zwölf Gefange fullt 1), und von Bopp ins Deutsche übersett ift 2). Diese große Episobe, für fich ein allegorisch = ethisches Gebicht bildend, hatte ber Verfasser bes Inhaltsverzeichnisses unmöglich übersehen können, wenn fie ichon in bem Ramayana zu seiner Zeit ware gelesen worben. Da man biese Dichtung auch in Bezug auf die Geschichte benuten wollen, und in der That einiger Gebrauch bavon gemacht werden kann, muffen wir in bem Abschnitt über die Geschichte barauf zurückkommen, wo eine ftrenge Prufung des Inhalts ben jungern Ursprung beutlich barthun wird.

Wir brechen diese Vergleichung hier ab, um noch auf einem andern Wege zu beweisen: daß die einzelnen Theile des Gebichts von verschiedenen Verfassern herrühren. Der Verfasser der ersten Stammtasel der Könige von Anodhna, welche dem Wassischtha in den Mund gelegt wird, beginnt so: "Undesschreiblich ist Brahmas Ursprung, er ist ewig, unvergänglich, immer derselbe; von ihm wurde Maritschi gezeugt, von diesem Kasnapa, von diesem Andschira, von diesem Pratschita, von diesem Manu u. s. w."3). Sin andrer Verfasser legt dem Wassischtha bei einer andern Gelegenheit dieselbe Stammtasel in den Mund, und beginnt so: "Alles war (ursprunglich) Wasser, und von diesem Element wurde die Erde gebildet, und nach

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 453 — 544.

<sup>2)</sup> Conjugationssinftem ber Sansfritsprache. G. 101.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 574.

biefer ber felbft feienbe Bramba mit ben Gottern. Er bann (in Seffalt eines Ebers) beffeiete bie Erbe wieber und brachte mit seinen Sohnen die ganze Belt hervor. Bramba, ewig, beflåndig feiend, wurde (hervorgebracht) von dem Aether, von ihm wieder Maritschi u. f. w. 1). In einer Rebe endlich, welche ber Kaufalya in ben Mund gelegt wird, heißt es: "von ber Wahrheit wurde ber Mond hervorgebracht, von bem Monde Brahma, von Brahma bas Baffer, von bem Baffer Feuer, von bem Feuer Erbe, von ber Erbe alle Gefchopfe" 2). bie bier aufgestellten verschiedenen Meinungen von Brabma, werben wir gurud tommen, wenn von Brahma bie Rebe fein wird; nur soviel bemerken wir hier, daß bie so gang abweichenben Borftellungen, über ben Urfprung bes erften ber Gotter, verschiedene Berfaffer voraussetzen, und zwar zu verschiedenen Beiten lebend. Go erscheint Bischnu in einigen Studen noch als Wayu, Luft, Wind 3), in andern schon als Narayana 4), und herr bes Beltalle; manches wird unmittelbar hinter ein: ander zweimal, und nicht ganz übereinstimmend erzählt, wie ber Entschluß bes Wifchnu, sich in Rama und feinen Brübern zu vertorpern b), u. f. w.

Ueber die Art und Beise, wie diese einzelnen Stude, ober Lieber entstanden und erhalten wurden, giebt der Ramayana selbst vollständigen Ausschluß. Die Könige von Apodhya hielsten an ihrem Hose Geschichtserzähler und Lobredner, Barden und Sanger, welche ihre großen Thaten erzählten und in Liedern besangen 6). Wenn diese Sitte auch von den andern Königen nicht ausdrücklich erwähnt wird, so läst sich doch mit

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 454.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 32—33.

<sup>5)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 326 - 335.

<sup>4)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 189, 304.

Berglichen Ramayuna. Vol. I. p. 184 u. f. w. mit p. 189
 u. f. w.

<sup>6)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 88. 232.

Sicherheit schließen, daß wohl an bem hofe jedes Rabscha, fich Barben und Sanger gefunden haben werden, iwelche bie Thaten ihrer Befchüber in Liebern verfagten. Waren biefe Fürften große, berühmte Manner, fo erhielten biefe Lieber fich in ihren Familien, als beilige Erinnerungen ber Borfahren auf die man ftolg war. Frgend ein jungerer Dichter sammelte nun biefe Lieber, welche ben berühmtesten der Ifswakus, Rama und seine Thaten betrafen, welche die Lobredner und Sanger feines Sofs schon als bie Thaten bes verkorperten Wischnu, und in einem Gewande bargestellt batten, wie sie vor Augen liegen. Die Luden, welche babei in ber Geschichte sich finden mußten, fullte biefer Dichter, ber Einleitung zufolge, baburch aus: bag er fich bei bem Bolfe erkundigte, ober burch eigene Betrachtung ergangte, was bann als von Brahma offenbart, betrachtet murbe. Dieser Ursprung des Gebichts erklart die große Achtung in welder es von jeher fant, und wie es ein Quell wurde, aus bem bie jungern Dichter schöpften; ben altern Stoff nach ihrer Art behandelten, wie in die große Sammlung nach und nach jungere, für fich bestehende Gedichte als Episoben aufgenommen wurden, ohne bag man fich baran fließ, wenn baburch in ben einzelnen Theilen Wibersprüche hervorgebracht wurden.

Der Zeitpunkt, wo der jüngere Dichter die alten Lieder sammelte, ein Ganzes daraus zu machen suchte, und dieses, der Sitte seines Bolks gemäß, einem alten Heiligen und Zeitgenoffen des Rama, dem Walmiki in den Mund legte, läßt sich eben so wenig bestimmen, als der Zeitpunkt, in dem das Gedicht als geschlossen betrachtet, und kein Einschiedel mehr versucht wurde. Selbst diesen letzten Punkt darf man aber nicht tief herabsehen, da uns, so weit das Gedicht bekannt ist, noch keine Anspielung auf Brahm und Bhavani, wie die jüngere Mythe sie ausgebilz bet hat, darin vorgekommen ist.

Da dies alte Gedicht indeß schon geschlossen war, fügte man noch ein jungeres Gedicht von den Thaten des Rama, den Bhusanda Ramayana, als einen zweiten Theil hinzu. Das schon oft erwähnte Inhaltsverzeichniß giebt den Schluß des letzten Buchs des Ramayana so an: "— Die Abreise der Freunde

Ramas — bes Bolks von Anothna und ber Raghavas — ihre gludliche Ankunft im himmmel" 1). Das zweite Berzeichniß schließt eben fo, nur etwas anders gestellt: "—Ramas Abreife jum himmel, nachbem er feine Gobne in bas Konigreich eingefett bat - bie (Abreife) ber Baren, ber Affen, ber Goputschas, bes Bolfs ber Stadt und bes Landes" 2). Dies Buch heißt, wo fein Titel angegeben wird: Abhyudaya ober Uttara Kanba 3). Uttara heißt bas lette, wie bies Buch wirklich ift, ba die Geschichte des Rama und der Sita nothwendig zu Ende ift, wenn Sita, wie furz vorber gefagt wird, gur Unterwelt gebt, und Rama zum himmel, und auf ber Erbe feine Gobne berr-Nachbem bas erfte Verzeichniß ben oben angegebnen Schluß enthalt, beißt es weiter: "So weit ber Abhyubava Kanda, mit bem Bhuvifpa und Uttara neunzehn Sectionen und 3360 Berfe enthaltenb." Dem Uttara wird hier noch ein Bhuvisva binzugefügt, bessen Abschnitte und Verse zwar mitgezählt werden, beffen Inhalt aber in bem Berzeichniß felbst gar nicht berührt wird; ein Beweis: bag ber Berfasser besselben noch nichts bavon wußte. Dies Bbuvifya scheint und nun eins zu sein mit bem Bhusanda Rama: pana, welches B. Jones, als zum letten Buch bes Ramapana von Walmifi geborig, theils im Auszuge, theils wortlich übersett 4). Aus biefer Uebersetung lernen wir nun ben Bhufanba Ramayana als ein eigenes weit jungeres Gebicht tennen, beffen Berfaffer ju ber Secte gebort, welche ben Bifchnu im Rama als bas unendliche Befen verehren. Der Inhalt bes alten Ramapana mar ihm, wie ben jungern Wischnuiten überhaupt anstößig, weil Wischnu barin als bem Brahma untergeordnet erscheint; fein Gebicht ift baber eine Erklarung jener anftoßigen Sagen, um bie bochfte Gottheit bes Bifchnu gu retten. Das Gebicht ift auf eine finnreiche Beise an eine

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 69.

<sup>2)</sup> Ramayuna, Vol. I. p. 79.

<sup>3)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 65.

<sup>4)</sup> Works of W. Jones. Vol. XIII. p. 343-361.

Handlung bes alten Ramayana gefnupft. Ravanas unbefiegbare Starte mar ein Geschent bes Brahma, ber ihm, um feine Buffungen zu belohnen bie Bitte gewährte: bag ihn weber Gotter noch Rakichasas verwunden konnten; aus Berachtung ber Menfchen schloß er biefe von seiner Bitte aus, und ba er seine Gaben migbraucht, beschließt Brahma: baß er burch einen Menfchen fallen foll, und beghalb wird Bifchnu als Rama Mensch. Ravana hat aber auch von Brahma eine Waffe erhalten, bas Schlangennet, ober den Schlangenpfeil, woburch Got= ter, Rafichas und Menfchen fest gebunden werden, wenn es auf fie geworfen wird; bies Schickfal traf auch Rama und fein Seer 1). Aber Brabma bat bier auch vorgeseben, und Gas ruba, Bifchnus Abler (alfo weber Gott noch Menfch, fonbern ein Bogel) loft bie Schlangenknoten und befreit Rama und fein Rirgend erfcheint wohl ber Abstand zwischen Brahma und Bifdynu, ber im Rama fich felbst nicht befreien konnte, beutlicher als in biefer Sandlung, und beswegen mahlt fie ber jun= gere Dichter, um fein Wert baran ju fnupfen. Garuba ber Abler wird zweifelhaft: ob berjenige auch ber bochfte Gott fei, ber fich nicht einmal felbst von biefen Schlangen befreien konnte? Er fliegt zu Brahma und bittet um Belehrung, aber biefer, ber bier febr untergeordnet erfcheint, weist ihn an Siva; Siva weiset ihn wieder an die alte Krabe Bhusanda, welche ben Rama von feiner Geburt an beobachtet, auf bem blauen Gebirge wohnt, und alle Tage ben versammelten Bogeln bie Geschichte bes Rama erzählt. Gilend fliegt Garuba zu ihr und fie erzählt ihm die Geschichte Ramas von seiner Geburt an, und heilt seine Zweifel burch bie Erklarung: bag alle biese Sandlungen nur Mana (Zauschungen) waren. Das Gebicht hat von ber Krabe seinen Ramen, die wir bei ben Avatars werden naber kennen lernen; fo wie bei ber Gefchichte bes Rama gezeigt

<sup>1)</sup> Das Inhaltsverzeichniß (Ramay. Vol. I. p. 62.) scheint zwar nur zu sagen: daß Ramas heer gedunden worden sei; allein der ganze Zusammenhang schließt ihn mit ein, der Garuda sagt es ausdrücklich, und ohne dies wurde ja die Hulfe des Ablers nicht nothig geworden sein.

werden wird, in wie wesentlichen Pumften biefer jungere Ramanang von dem altern abweicht.

Der Gegenstand bes Ramayana ift außerbem von mehreren Dichtern behandelt worden, fo wie er in allen Puranas portommt. Bon ben Gebichten welche die Begebenheiten bes Rama befingen, macht Colebroofe uns mehrere bekannt 1) 3. B. ben Ab'hyatma Ramayana, ber bem Byafa (bem allgemeinen Sammler) zugeschrieben wird. Das berühmtefte biefer Gedichte. ift bas von Kalidafa, unter bem Titel: Raghuwansa, b. i. bas Raghugefchlecht. Es beffeht aus neunzehn Buchern, in welchen die Geschichte ber Konige aus dem Geschlecht bes Raghu erzählt wird. Die acht erften Bucher handeln vorzuglich von Raghu, mit beffen Geschichte bie feines Baters Dilipa, und seines Cohnes Abscha verbunden find; die nachsten acht Gefange handeln von Rama, mit beffen Geschichte bie feines Baters Dasaratha und seiner Sohne Rusa und Lava verknupft ift. Die brei letten Gefange banbeln von ben Nachkommen Rufas bis Agninvarna. Indem Colebroofe bies Werk bas er zu den bewundertsten in der Sanskritsprache gablt, mit den alten heiligen Gedichten vergleicht, fagt er: "Im Allgemeinen ift die Schreibart ber beilig geachteten Gebichte, felbft ben Ramanana nicht ausgenommen, platt, weitschweifig und nicht weniger feblerhaft im Schmud als voller Bieberholungen." Go weit bie Rebe bier vom Ausbruck und ber Sprache ift, bescheiben wir uns gern, tein Urtheil zu haben; entfleiben wir aber bie Gegenftande von dem Gewande der Sprache, so zeigt fich aller= bings ein gewaltiger Unterfchied, ber fich aber burch die Begriffe: alt und jung, ober neu vollständig bezeichnen taft. Polier verwechselt, wie aus seinen Auszügen und Colebrookes Rachrich: ten hervorgeht, bas Gebicht bes Kalibasa mit bem alten Ramanana, und febr richtig macht ein Recenfent in den Beibelberger Sahrbuchern, ber biefe Berwechslung nicht ahnete, die Bemerkung: Der Ramayana konne ben (von Polier gelieferten)

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. X. p. 425.



Auszügen zufolge, unmöglich fo alt fein, wie man angenommen habe, da zu viele Kunft darin sichtbar werde 1). Einige Bei: spiele werben dies beutlich machen. Dafaratha erscheint im alten Ramayana als ber geachtetfte, frommfte, gottergleiche Ronig, ber von jeher alle seine Berrscherpflichten aufs voll= kommenfte erfullt hat, und bem zu feinem Glude nichts fehlt als ein Sohn; barum bringt er ben Gottern ein Opfer, und fie schenken ihm vier Sohne. Diese einfache Erzählung genügte bem jungern Dichter nicht; er schickt eine Sage voraus, welche bie Urfach enthalt, warum ber Konig feinen Sohn hat? wird bazu eine Begebenheit benutt, welche im Ramanana ber Konig felbst erzählt 2). Er geht einmal, ba er noch Gehulfe feines Baters in der Regierung war, in der Racht auf die Jagd, um am Ufer bes Saranu Thiere zu tobten, welche babin kamen um zu trinken. Er bort im Schilf ein Gerausch, glaubt baß ein Thier dort fei, brudt ben Pfeil ab, und tobtet aus Frrthum ben Cobn eines Bugers, welcher für feine alten Eltern Baffer schopfte. Die Eltern find vor Schmerz außer fich und verbren= nen fich mit dem Korper bes Cohnes; ber Bater belegt ben jungen Fürsten aber noch mit dem Fluch: bag er einft eben fo aus Rummer über feinen Gobn fterbe! Der Rluch gebt in Erfüllung, indem Dafaratha aus Rummer über die Berbannung bes Rama ftirbt. Diefe Begebenheit ift auf eine ausgebehntere Weife in die Geschichte bes Konigs verflochten, und ber Aluch hat eine weitere Bebeutung bekommen, indem er ben Konig gur Rinberlofigfeit verbammt. Allein Dafaratha verbient ben Fluch, inbem er alle seine Berrscherpflichten verfaumt, Zag und Racht mit Sagen binbringt und bie Regierung feinen Rathen überläßt. Rach jener ungludlichen Begebenheit gerath er in Bergweiflung, verläßt ben Thron, um im Balbe als Einfiebler zu bugen, erbalt aber Befehl vom himmel nach Anobhya gurud zu kehren bis Rama geboren fei, wo jenes Opfer bann bie Bestimmung

<sup>1)</sup> heibelberger Sahrbucher ber Literatur. Dritter Sahrgang. heft VI. S. 248.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 50.

bekommt: jenen Fluch aufzuheben u. f. w. 1). Diese Beranberung charakterisirt alle übrigen; die Einfachheit verschwindet, und die Runst tritt an die Stelle; allein der Dasaratha des jungern Dichters ist nicht mehr der Dasaratha des altern.

Roch deutlicher tritt diese Berschiedenheit in der Behandlung bes Stoffs überhaupt in ber Geschichte ber Sita bervor. Im alten Ramayana, so weit er uns bekannt ift (und die Inhaltsverzeichnisse laffen auch aus ben noch fehlenden Buchern nicht mehr erwarten), kommt über bie Geburt ber Sita nichts por als die Borte ihres Vaters, des Konigs Dichanafa: "Dies weibliche Kind wurde aufgepflügt, ba ich ein Feld zum Opfer ich nannte es Sita ( von Sita, bie Furche ). Meine Tochter (Sita) befigt himmlische Gestalt und Natur, und foll ber Tapferkeit werben. Konige kamen von fern, biefe, meine blubende Tochter jur Che ju begehren"2). Die bier hingeworfenen Worte über ben Ursprung bes Kindes, bie auf eine Sage beuten, bie vielleicht nur aus bem Namen entftanden war, werben auf eine Weise ausgebildet, welche bem Talent bes Dichters Ehre macht, die aber zu viel Kunft verrath, als baß man annehmen konnte: fie habe fich, wie bie Sagen bes alten Gedichts, im Munde bes Bolks ausgebilbet. Ravana, Konia ber Rakfchafas, heißt es, beberrichte und unterbruckte bie gange Erbe: er verfolgte alle frommen Buger und Seiligen, welche ihre religiofen Pflichten erfullen wollten aufs beftigste, und foberte von ihnen eine große Abgabe. Sie konnten biese megen ihrer Armuth nicht aufbringen, und boten dem Tyrannen ihr Er nahm bies Anerbieten spottend an, fandte überall Rakschafas umber, und ließ einen Theil ihres Blutes in ei= nem Gefäß einsammeln. Die heiligen Buger belegten ihn bafür mit bem Fluch: bag aus biefem Blute fein Untergang ber=



<sup>1)</sup> Mythol. des Indous Vol. I. p. 296. — verglichen mit As. Researches Vol. X. p. 442. Kosegarten hat die Erzählung von der übertriebenen Jagdlust bes Königs Dasaratha, und seinem unvorsätzlichen Morde des jungen Mannes ins Deutsche überfett. Rala. p. 272.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 549-550.

vor geben folle. Ravana empfing bas Gefaß mit bem Blute lachend in feiner Residenz auf der Insel Lanka; aber von bem Augenblid an, murbe bas Land mit Durre und Sterblichkeit geschlagen, und jebermann erkannte barin bie Strafe bes Simmels. Ravana versammelte nun feine Brahmanen, um bie Urfach diefer Strafe zu erfahren, und erhielt von ihnen die Ants wort: Diese Urfach sei allein bas Gefaß mit bem Blute ber Da nahm ber König bas Blutgefäß, und begab fich damit heimlich nach Mithila (Tirhaut), welches er langft gern erobert hatte, aber nicht konnte, weil Siva ben Konig Dichanaka beschützte, und scharrte es bort in bie Erbe. Augenblicklich trat auch hier eine furchtbare Durre ein, und ba ber Konig bie Brahmanen versammelte und frug, wie berfelben abzuhelfen fei? bekam er bie Antwort: er folle ein Opfer bringen, und Indem er dies Gebot erfüllte, bazu felbst ein Feld umpflugen. pflügte er bas verscharrte Gefaß mit bem Blute ber Beiligen ber= vor, öffnete es, und ba entstand aus biesem Blute Sita 1). Go toft eine einfache Sage fich in einen ganzen Kreis mahrchenhafter Begebenheiten auf, und ber Unterschied zwischen bem Reuen und Alten fallt beutlich genug ins Muge.

Ueber das zweite, noch umfassendere Gedicht, Maha=Bha= rata 2) haben wir weniger zu sagen, da uns dasselbe weniger

<sup>1)</sup> Mythol, des Indous, Vol. I. p. 302,

<sup>2)</sup> Ueber die Bebeutung des Aitels: Maha-Bharata ist man nicht einig; einige wollen er heiße bloß: der große Bharata, und das Gesdicht werde Bharata genannt, weil es die Geschichte der Rachkommen des Bharata, des Sohnes des, von Puru (Kuru) abstammenden Duschmanta besingt. (Siehe Kr. Bopp in der Borrede zu seiner Ausgade von Arbschuna's Reise zu Indras himmel. Berlin 1824.) Allein das Maha scheint uns doch auf etwas Bestimmtes hinzubeuten; also hier, nach der angenommenen Bedeutung auf eine Person, und welche sollte dies sein? Oder soll der Rame Bharata hier das Geschlecht des Bharata im Allzgemeinen andeuten? Andere übersesen dagegen Maha=Bharata: der große Krieg, welches in Bezug auf den Inhalt des Gedichts, passens der scheint, wenn, was wir nicht zu entschen wagen, das Wort: Bharata, diese Auslegung zuläßt.

bekannt ift; ja man ift felbft über ben hauptgegenstand bes grofen Gebichts noch nicht einig. Dan nimmt als folchen gewöhnlich bie Thaten bes Krisna, als Avatar bes Wischnu an, bies scheint aber keineswegs ber Fall zu fein. Sowohl nach ber Inhaltsanzeige im Apeen Acberi 1), als ber von heeren mit getheilten 2), fommt Krisna nur gegen bas Ende, und in fo weit barin vor, als er Theil an ber hauptschlacht nimmt; was fonft von ihm vorkommen tonnte, mußte in Spifoden erzählt werben. Der hauptvorwurf bes Gebichts scheint ber Kampf zwischen ben Pandus und Korus ju fein. Der 3med Rrisnas, als einer Avatar bes Bifchnu, war die Bekampfung ber Raffchafas, und bie Berftorung ihrer herrschaft, wie in ber Folge umftandlich gezeigt werden wird. Die unrichtige Ibee von bem Inhalte bes Maha = Bharata wurde vorzüglich burch Polier verurfacht, ber in ber Gefchichte bes Krisna die Nachrichten des Maha = Bharata und des Bhagavat Purana zusammenschmilzt.

Die Form des Maha Bharata ist ganz der des Ramapana gleich, und der größte Theil besteht in eingeschalteten Spisoben. Das Sanze enthält achtzehn Bücher, und 100,000
Verse, von denen nur 24,000 von dem eigentlichen Ariege zwischen den beiden Herrscherfamitien handeln. Eine der größten
Episoden: die Geschichte des Königs Rala, hat Bopp ins
Lateinische 3) und Kosegarten ins Deutsche übersetzt 4). Bier
andere Episoden: Ardschunas Reise zu Indras Himmel, Hibimbas Tod, des Brahmanen Klage, und: Sunda und Upasunda, sind gleichsalls von Bopp in der Urschrift und mit deut-

<sup>4)</sup> Rala, eine indische Dichtung von Biafa, aus dem Sandfrit im Bersmaße ber Urschrift überset von J. G. L. Kosegarten. 1820.



<sup>1)</sup> Ayeen Acheri, Vol. II. p. 100.

<sup>2)</sup> Speerens Bufabe u. f. w. G. 191.

<sup>3)</sup> Nalus, Carmen sanscritum etc. London, Paris et Strasburg. 1819.

schen llebersehungen begleitet, herausgegeben 1), und wir erwarten von biesem Gelehrten bie herausgabe noch mehrerer Stude bes Maha=Bharata.

Daß in biefem Gebicht auch jungere Einschiebsel fich finben werben, lagt fich wohl vorausfeben; felbft das berühmte Gespräch zwischen Krisna und Arbschuna, unter bem Namen Sri Bhagavata bekannt, halten gelehrte Brahmanen, benen auch Colebroofe beitritt, fur ein jungeres Ginschiebsel, beffen Berfaffer ein Grammatiker sein foll, ber etwa vor 600 Jahren lebte 2), was auch burch feinen, bie jungere pantheiftische Philosophie barftellenden, mit den altern Theilen des Gedichts im Wiberspruch stehenden Inhalt, allerdings bestätigt wird. Die Sagen bes Maha : Bharata find eben fo Gegenstande ber Puranas und anderer besonderer Gebichte, wie die bes Ramayana. hat die Geschichte des Rala und der Damananti in einem außerordentlich gerühmten Gebicht von zwei und zwanzig Gefängen verfaßt 3), und noch viele andere Dichter haben biefen Gegenftand behandelt; Bharavi hat in seinem berühmten Gebicht: Kiratanuning, b. i. Arbichung und ber Bergbewohner (Siva), bie Sage besungen, wie Arbschung von Siva und Indra himmlische Waffen erhalt 4). Richts zeigt indeß wohl mehr die Freibeit, mit welcher die jungern Dichter ihre alten geschichtlichen Sagen behandelten, als bas Gedicht bes Kavirabscha, welches ben Titel führt: Raghava pandavina, und so zweideutig und funftlich gestellt ift, bag ber Lefer eben so gut barin bie Geschichte bes Rama und Dafaratha, als bie ber Panbus finden fann, je nachdem er biese ober jene barin zu finden wünscht 5).

<sup>1)</sup> Arbschuna's Reise zu Indras himmel, nehst andern Episoben bes Maha-Bharata; in ber Ursprache zum ersten Wale herausgegeben, metrisch überseht, und mit kritischen Anmerkungen versehen von Franz Bopp. Berlin, gedruckt in der Druckerei der Königs. Akademie der Wissenschaften. 1824. Bei B. Logier.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 487.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. X. p. 428.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. X. p. 409.

<sup>5)</sup> As. Res. Vol. X. p. 422.

Der Berfaffer des Maha=Bharata ift eben fo wenig be= kannt als ber bes Ramayana. Das Gebicht ift bem Bpafa, bem Großvater ber Pandus in ben Mund gelegt; auch bas Alter bes Gebichts kann jest noch nicht bestimmt werben, boch ift es nach bem allgemeinen Zeugniß ber hindus junger als ber Ramanana, was auch aus ber Art ber Abfassung ber, beiben Berken gemeinschaftlichen Mothen bervorzugeben scheint. wie in ber Folge aus Beispielen erhellen wird. Die Ber= fuche bas Zeitalter beiber Dichter zu bestimmen, find frucht= los, da fie fich an die Ramen berer halten, benen fie als Berfaffer in ben Mund gelegt find, mas aber zu gar nichts führen kann. Bergleicht man bie geschichtlichen Sagen beiber Berke, fo fieht man bag jedes, bei manchem Gemeinsamen, both seinen besondern Sagenkreis hat. Der Ramanana umfaßt die öftlichen Reiche, bas Brahmaverta bes Manu, und feine Belben find die Kinder ber Conne; der Maha = Bharata begreift mehr die Bestlander, das alte Brahmarschi und Kurukschetra, und feine helben find bie Kinber bes Mondes. Seber Berfaffer bemachtigte fich bes Sagenschatzes in feinem Rreise, ober vielmehr, gab in feinem Gebicht einen Raben, an welchen nach und nach alle im Munde bes Bolfs und ber Ganger fich bilbenben Sagen gereihet murben. Diese Gebichte gingen alfo als lebendige Gefange aus bem Bolfsleben bervor, und weit entfernt, daß bas Bolk burch fie eine poetische Musbilbung erhalten haben follte - wie heeren meint ') find fie vielmehr die Darftellung einer religios = poetischen Beltanficht und eines lebendigen Bolkslebens, bas wir in der Kolge werben naher kennen lernen.

Aus der wichtigen sechsten Classe der heiligen Schriften, welche für das eigentliche Volk bestimmt sind, besitzen wir nur ein Werk, welches uns der alte wackere Missionar Abrasham Roger bekannt gemacht hat, nämlich die Sprüche des Barthrouherri<sup>2</sup>). Dies Buch steht auf der Kuste von Kos

<sup>1)</sup> heerens Bufage u. f. w. G. 209.

<sup>2)</sup> Abraham Rogers offene Thur zu dem verborgenen heibenthum  $10^*$ 

romandel im größten Unsehen, und Barthrouherri, bem es zugeschrieben wird, gehört ber mythischen Beit an. Er war Sohn bes Brabmans Sandragaupeti, welcher vier Frauen batte. Die erfte mar eine Brahmanin, die zweite aus ber Rafte ber Rrieger, die britte und vierte aus ben beiben letten Raften, und jede gebar einen Gohn. Der erfte murbe ein weiser Brahman, ber zweite ein machtiger Konig, ber britte meifer Rathaeber beffelben, und ber vierte, unfer Barthrouberri, hatte bloß ben Rang eines Subra. Er führte ein lufliges Leben und heirathete breihundert Weiber. Sett fühlte ber Bater fein Enbe herannahen und rief feine vier Gobne Die brei ersten sah er mit Freude an, ben letten aber mit tiefer Trauer; er finchtete bie gablreiche Rachkom= menichaft beffelben, die ihm, als einem Brahman, ba fie nur 211 ber bienenden Kafte gezählt wurde, Schande mache. Barthrouherri verstand feine Gedanken, ging heraus, ließ fich fein haar abscheeren, legte bas Gewand eines Sannagi an . und trat wieder vor seinen Bater. Dieser, hocherfreut über ben Anblick, versprach ihm: daß er so lange leben solle als bie Relt steht; und noch jest alaubt bas gemeine Bolk baß er unfichtbar umber manbele. 3mar kamen nach bem Tobe bes Baters die breihundert Beiber und nahmen ihn in Anspruch, allein er entließ sie, und gab ihnen die Erlaubniß wieder zu beirathen, was fie auch thaten, und ein machtiges Geschlecht herporbrachten, das noch jest die Benennung ber Dreihundert führt.

Barthrouherri wurde nun ein großer Heiliger, und aus den vielen göttlichen Schriften, welche dem Bolke zu lesen verboten sind, zog er gleichsam das Mark, oder den Kern heraus, und faßte ihn in dreihundert Sprücke; hundert handeln von dem Wege zum Himmel; hundert vom vernünstigen Bandel der Menschen, und hundert sind Liebessprüche.

3

u. s. w. Nurnberg 1663. 8. Die Spruche bes Barthrouherri S. 459 u. s. w.

Jebes hundert ift in zehn Capitel, jedes Capitel in zehn Spruche getheilt. Daß ber mythische Barthrouberri wohl eben so wenig Berfasser biefer Spruche ift, als bie Manner Berfaffer der schon angeführten Berke, bie ihnen zugeschrieben werben, bedarf kaum einer Bemerkung; allein wir ha= ben die ganze Sage von der Entstehung bieses Buchs aus Rogers Erzählung mitgetheilt, weil klar baraus hervorgeht: daß bies Buch ursprunglich zu einem religibsen Bolksbuche bestimmt ift. Der Brahman Padmanaba, ber gelehrte Freund Rogers, übersette bie erften zweihundert Spruche aus bem Sanskrit in das Tamulische, und aus biefer Sprache übertrug Roger fie ins Deutsche. Wir haben fie also nur burch eine doppelte Uebersetung, welches allerdings bei ihrem Gebrauch Behutsamkeit nothig macht. Das britte Sunbert ber Liebessprüche wollte ber Brahman nicht überseten, weil sie, wie Roger vermuthet, viel Unstößiges enthielten. Die übrigen Nachrichten, welche Roger von der Muthologie, dem Tempelbienft und bem religiofen Wefen ber hindus mittheilt, find febr fchatbar, und verrathen einen eben fo richtigen Beobach= ter, als unbefangenen Denfer.

Eine andere Schrift, welche zwar keineswegs zu den heiligen gezählt wird, darf ihrer Wichtigkeit wegen hier nicht übergangen werden. Dies ist der Pradod'h Tschandrodaya, oder der aufgehende Mond der Erkenntniß, ein allegorissches Drama, welches Taylor aus dem Sanskrit ins Englische übersetzt hat '). Der Verkasser heißt Krisna Misra, (oder Krisna Pandita, wie Colebrooke ihn nennt). Sein Zeitalter zu bestimmen sind wir nicht im Stande; der Name Misra bezieht sich auf sein Vaterland, das nach Taylors Meinung vielleicht das alte Mithila war. Der Zweck des Dramas ist: die Wedanta : Philosophie und ihre Lehre von

1

<sup>1)</sup> Prabod'h Chandrodaya, or the Moon of intellect; an allegorical Drama, and Atma Bod'h, or the Knowledge of spirit. Translated from the Shanscrit by J. Taylor. M. Dr. London printed for Longman etc. 1812.

bem pantheistischen Ibealismus barzustellen, ober wie ber Berfasser sich ausbrückt: "die Natur bes Geistes auf eine liebslich scherzende Weise zu entfalten," babei die andern religiössen und philosophischen Secten zu widerlegen und lächersich zu machen. Die Gegensätze der verschiedenen Systeme sind scharf aufgesast, und die Gründe mit welchen eine Partei gegen die andere streitet, kurz dargestellt. Der Uebersetze hat den Tert durch einige Anmerkungen erläutert, und eine Abhandlung über die religiösen und philosophischen Secten der Hindus hinzugesügt, die viel Werth hat. Auch die noch beigesügte Uebersetung des Gedichts: Atma Bod'h giebt eine klare Uebersicht der Lehren des Pantheismus.

Bir muffen hier noch ber Berichte eines altern Diffionars gebenken, ber zwar an Beobachtungsgeift und Urtheil Rogern nicht gleich kommt, aber mehr Gelegenheit hatte, fich gu un= terrichten, wir meinen bas weitlaufige Wert bes Philipp Bals baus, eines Hollanders 1). In der Borrede wird behauptet: daß ein gelehrter Brahman ihm " die urfundlichen Schriften, von ihren Gottesbienften und die Abbilbungen ihrer Goten Bu feinem Gebrauch mitgetheilt habe, und er es alfo in bies fem Stud weiter bringen konnen, als Abraham Roger." Diese Schriften konnen wohl nur Uebersehungen aus bem Sansfrit in bas Tamulische gewesen sein; boch verrathen seine, die Mythologie betreffenden Auszüge, wirklich indische Quellen und burfen nicht überfehen werben; auch bie Abbildungen, vorzüglich von den Avatars des Wischnu, verdie nen Aufmerksamkeit, ba fie fich auf ben erften Blid als inbifch ankundigen und burchaus feine, nach blogen Befchreis bungen entworfene Bilber find. Bu bedauern ift, daß ber treffliche Rupferstecher fie fo fehr verschönert hat.

Bu den reichsten Quellen aus benen wir bei unserer Arsbeit schöpften, muffen wir die Asiatic Researches, von des

<sup>1)</sup> Bahrhaftige, ausführliche Befchreibung der berühmten oftindischen Kuften, Malabar und Coromandel, als auch der Insel Zeilon, durch Philippum Baldaeum. Amsterdam 1672 in fol. mit vielen Aupfern.

nen uns breigehn Banbe 1) jum Gebrauch vorlagen, und bie Transactions ber literarischen Gesellschaft zu Bomban 2), von benen wir brei Banbe benuten konnten, gablen. Bir haben diesen Berken fur die nabere Kenntnig ber Sindus, ihrer Religion und gesammten Literatur außerordentlich viel zu banken; boch ift beim Gebrauch berfelben eine kritische Untersuchung des Gegebenen sehr zu empfehlen. Man muß wohl unterscheiden, mas aus ben Werken ber Sindus selbft übersett, ober als Auszug baraus mitgetheilt wird, und was Die Ueberseber als Erklarungen und eigene Meinungen binaufügen. Bei biefen geben fie nicht felten von vorgefagten, irrigen Meinungen aus, welche einer unbefangenen Kritik nicht genügen - boch find wir ben Berfaffern im Gangen Dank und Anerkennung ihrer Berbienfte schulbig. in ben, mit firen Ideen durchwebten Auffagen eines Bilford, findet fich manches Brauchbare, was in Bergleichung mit andern, unbezweifelten Nachrichten, zu beutlichern Ansichten führt.

Aus dieser Uebersicht geht hervor, was uns zur Benuhung für unsern Zweck zu Gebote stand. Es ist wenig gegen das vorhandene Ganze, selbst gegen das, was in den Bibliothesten zu London und Paris, und selbst in den Sammlungen einzelner Gelehrten zu sinden ist. Wir haben beim Gebrauch mühsam, aus einzelnen Bruchstücken zusammensehen müssen, was dei einem erweiterten Gebrauch der Quellen klar vor Augen liegen, oder vielleicht auch eine ganz andre Gestalt erhalten wird. Manches für unsern Zweck Minderwichtige,

756

Asiatic Researches, or Transactions of the Society instituted in Bengal, for enquiring into the History and Antiquities, the Arts, Sciences and Literature of Asia.
 Vol. I — XIII. Calcutta: printed at the Calcutta Gazette office. 1820.

<sup>2)</sup> Transactions of the Literary Society of Bombay. With Engravings. London, printed for Longman etc. 1819. Vol. II. 1820 und Vol. III. 1823.

Zweifelhafte, ober uns nicht Zugängliche, haben wir hier übergangen, einzelne, in andern Werken vorkommende Stellen aus Sanskritschriften, werden wir da anführen, wo wir Gebrauch von ihnen machen; so wie die zahlreichen, zum Theil sehr belehrenden Reisebeschreibungen und Missonsberichte, von denen hier nicht besonders die Rede sein konnte.

## 3meiter Abichnitt.

Ueber bie altefte Gefchichte ber Sinbus und ihrer Rachbarvolfer.

Mus der Uebersicht der Quellen die uns zugänglich sind, um bie Geschichte und geiftige Bilbung biefes Bolkes fennen gu lernen, geht hervor: daß wir ungleich mehr Mittel befigen, bie Religion und die Ausbildung feines Geiftes überhaupt barzuftellen, als feine Geschichte. Wir haben fur die frubern Beiten nichts als einige alte Sagen, welche in ben Selbengebichten Ramayana und Maha = Bharata, und in ben Puranas enthalten find; aber fast alle, mit Ausnahme berer, welche bie erften Bucher bes Ramapana enthalten, kennen wir, wie bie gelegentlichen hinweifungen ber Bebas, nur aus unzusam: menhangenden Bruchstuden, und oft nicht zuverlässigen Aus-Bas auch die Berfasser ber Asiatic Researches, Polier und andere aus den verworrenen Sagen der Puranas mittheilen, es kann ber Kritik nicht eher genugen, bis wir im Stande fein werben Sage mit Sage, wie fie in ben verichiebenen Schriften ber hindus, und felbft in ben Schriften ber alten Nachbarvolker berfelben, vorhanden find, vergleichen ju tonnen. Beiche Schate fur Die Geschichte auch, wie behauptet wird, in ben Puranas verborgen liegen, wir kommen fie noch nicht ju Tage forbern. Benn wir bennoch ben Bersuch wagen, zusammen zu stellen was uns gegrundet scheint, so kann noch von keiner zusammenhangenden Geschichte die Rede sein; es können dis jeht nur Untersuchungen über diesen Zusammenhang angestellt, nur Wahrscheinlichkeiten begründetwerden. Doch wie Vieleszin unserer alten Geschichte ruhet auf ahnlichen, oft noch schwächern Gründen, das nach und nach durch die öftern Wiederholungen des Wahrscheinlichen, sich in die Reihe des Wahren eingedrängt hat?

Die Wohnsitze ber alten Hindus sinden wir, zu der Zeit wo ihre Sagen geschichtlich werden, in dem obern und mitt-lern Gebiet des Ganges; gegen Nord und Nordwest durch den Kamm des Himavat, und den Zug desselben zwischen den Gebieten des Sutledsch und Pumna; gegen Süden durch das Bindhya-Gebirg und den bengalischen Meerbusen begrenzt. Gegen Nordost und Ost scheinen die schwer zu übersteigenden Gebirge, welche Nepal und Butan von dem Flachlande scheiden, und weiter herab, wenigstens in spätern Zeiten, der Brahmputra die Grenze gebildet zu haben. Gegen Westen war diese wohl nie fest bestimmt; bald scheint sie sich nicht über das Gebiet des Jumna hinaus, dald aber, wie zu Krisnas Zeit, bis ans Neeruser erstreckt zu haben.

Die Bestimmungen ber Landesgrenzen im Gesethuch bes Manu, fommen mit biefen, aus ben alten Sagen gezogenen, Das Land Ariaverta, b. i. bas Land ber ziemlich überein. ehrwurdigen Manner (ber rechtglaubigen Sindus). wird itegen Norden vom himavat, gegen Guben vom Binbhya begrenzt. Das Bindbya : Gebirg war indeß in ben altesten Beis ten gewiß noch nicht Grenze. Als Bharata mit einem heere auszog, ben Rama wo moglich nach Anodhna zurud zu führen, traf er am linken ober norblichen Ufer bes Ganges noch die Hauptstadt ber Nifabas, mit Namen Gringavera an, beren König Guha mit seinem Bolfe Tschandalas waren, und von dem lebten was die Walber und der Strom ihnen gaben. Das ganze Land wird beschrieben, als mit tiefen Balbern und Didigt angefüllt, ohne Wege, und zum Theil vom Ganges überfluthet, sumpfig und morastig; baher Bharata sich erft einen Beg durch die Wildniß bahnen laffen muß, ebe er

an den Ganges gelangen kann 1). Die Hauptskadt der Tschandalas, Sringavera, scheint ihrer Lage nach das heutige Benares zu sein. Beim Fall des Reichs der Tschandalas, der nicht durch die Hindus, sondern durch die Rakschasas bewirkt zu sein scheint, wurde diese Stadt ein Heiligthum des Budschismus, welchen die Hindus daher hier entstehen lassen, und seine Unhänger daraus vertreiben. Das allmälige Herabrucken der Hindus vom Himavat gegen den Ganges und den Binz dhya liegt auch hier vor Augen.

Gegen Oft, fagt bas Gefetbuch weiter, wird Ariaverta vom Oftmeer, gegen Weft vom Westmeere begrenzt. Go genau die nordlichen und sublichen Grenzen hier durch die befannten Gebirgegige bestimmt werben, so wenig ift bies in Oft und West ber Kall. Unter Oftmeer kann schwerlich etwas anderes verftanden werben, als der bengalische Meerbusen, der in den altesten Zeiten nothwendig viel hoher gegen Morben herauf fleigen mußte, so baß ber Ganges in seinem noch oftlichen Lauf sich in benfelben mundete. Das schnelle Fortschreiten bes niedrigen Flachlandes gegen Guben, burch bie ftarken Unschwemmungen bes Ganges, Brahmputra und ber awischen ihnen liegenden Strome ift noch jett bemerkbar, so sehr bei ben jetigen Mundungen bie Breite bes Bufens schon zugenommen hat. Daß hier nicht von bem wirklichen Dft= merre, jenfeits ber oftlichen Salbinfel bie Rebe fein tann, gent aus ber innern Theilung bes Landes, wie bas Gefethuch fie angiebt, unwiderleglich bervor. Es zerfallt in brei Unterabtheilungen; "zwischen ben zwei gottlichen Stromen Garaswati und Dhrisadwati liegt bie Strecke Landes, welche bie Beisen Brahmaverta genannt baben, weil fich die Gotter oft bort aufhielten." Ferner: "Kurukschetra, Matspa, Pamhala ober Kanyakubscha, Surasena ober Mathura, bilben bie Gegend welche Brahmarschi genannt wird, und von Brahmaverta verschieben ift." Endlich brittens: "bas Land, welches zwischen Himavat und Bindhya, gegen Morgen von Bisnasana, und

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 243 etc.

gegen Abend von Prayaga liegt, ift unter dem Ramen Medhya-

Defa (bas Mittelland) berühmt 1)."

Als Grenzen von Brahmaverta, bem oftlichen Theile bes Landes, werden zwei Aluffe angegeben, beren genauere Bestimmung vielen Schwierigkeiten unterworfen ift, und nach unseren jetigen Gulfsmitteln nur muthmaaklich unternommen werben kann; aber wenn biefe Bestimmung auch nie zur Gewißheit gebracht werden konnte, so erhellt boch so viel aus ienen Angaben: daß die eigentliche Offgrenze des Landes ein Strom, und nicht bas ferne Oftmeer ift. Bu naberer Beftim= mung ber Grengen überhaupt, mogen folgende Bemerkungen bier Plat finden: Brahmaverta und Brahmarichi, konnen nicht an einander grenzen; benn bas Mittelland, ober Debhya-Defa, liegt "vom himavat bis zum Bindbra" zwischen beiben. Kerner: Die Reiche welche ju Brahmarfchi gerechnet werben, 2 B. Kanobich, liegt am Ganges, und feine Grenzen reichen über diefen Fluß gegen Often; es kann hier alfo an bie Strome Yumna und Ganges nicht gedacht werben, und jene beiben Grenzfluffe von Brahmaverta muffen alfo oftlicher liegen. Sier konnte nun allerdings ber Dhrifabwati die Oftgrenze gebilbet haben, welcher mit ber heutigen Tifa, ber in ben altern Schrif= ten auch Ifsumati heißt, eins zu fein scheint. Diefer Strom theilt fich in brei Sauptarme, und wird baber im Sansfrit oft Tritipa, ober Tri=frota, ber Dreiftrom genannt 2). Im Ramayana finden wir bis zu feinen Ufern bin alte Sinduftaaten; weiter gegen Often lebten von jeher Buddhiftische Bolfer, welche in Brabmaverta, bas von ehrwürdigen Mannern bewohnt wurde, nicht angenommen werden konnen, und fo scheint biefer Strom bier in ber That bas alte Sinduland begrenzt zu haben. Der Saraswati muß bemnach weftlich von bier gesucht werden. Der in ben Mothen fo berühmte Sarasmati kann nicht gemeint fein, weil biefer in ben Bergen weftlich vom Yumna entspringt 3). Deftlich vom Ganges finden



<sup>1)</sup> Manus Gesethuch. Bb. II. S. 17—22.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. XIV. p. 420.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. XIV. p. 395.

wir zwar noch einen Saraswati, aber er fällt nach kurzem Lauf in den Alakananda<sup>1</sup>), und kann daher eben so wenig angenommen werden, als der Sarawati, oder Rama-Sanga, welcher oberhald Kanodsch in den Ganges fällt. Es wäre möglich daß hier der Sarayu, oder heutige Dewa gemeint sei, doch liegt uns an diesen innern Bestimmungen hier wesnig. Die Ostgrenze des Mittellandes ist ein Prayaga, d. i. Zussammensluß zweier Ströme, hier also wohl desselben Stromes der Saraswati genannt wird, mit dem Ganges; die Bestgrenze ist Vinasana, ein Name den wir nicht zu erklären wissen, wenn er nicht eins sein sollte mit Vinata, einer Stadt welche nach dem Ramayana etwa zwei Tagereisen westlich von Ayodhya lag<sup>2</sup>). Die Bestgrenze von Brahmarschi ist das Meer; doch liegen die dazu gezählten Länder eigentlich alle im Gebiet des Yumna und Ganges.

Die fpatern geographischen Bestimmungen in manchen Puranas find fehr verworren, und Ariaverta wird in einem erweiterten Ginne genommen. Der Brahmanda : Purana rech: net faft alle Lander, welche bas Gesethuch zu Brahmarschi zählt, als Kuru, Panschala, Surafena u. f. w. wie bie Lanber füblich und öftlich vom Ganges, als Bengalen, Tilinga, Magadha u. f. w. zu Medhya = Defa 3), wo dann Brahmar= schi wohl bis zum Indus, und Brahmaverta bis zum Dfle meer hingeschoben werden muffen. Außer bem allgemeinen Sange ber hindus, alles was ihre alte Geschichte betrifft, nach Möglichkeit zu vergrößern, scheint hier noch ein besonderer Um= ftand eingewirkt zu haben. Der obigen Grenzbestimmung im Gesethuch, ift die Borfchrift hinzugefügt: "bie brei erften Clafsen (Brahmanen, Kichatras und Baispas) follen unabander= lich in ben erwähnten ganbern wohnen; aber ein Subra, bem es an Lebensunterhalt fehlt, mag fich aufhalten wo es ihm gefällt" 1). Sobald die Hindus Eroberer wurden und fich

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XI. p. 524.

<sup>2)</sup> Ramayuna, Vol. III, p. 123.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. V. p. 342.

<sup>4)</sup> Manus Gefeebuch, Bb. II. S. 24.

über die westliche Halbinsel verbreiteten, wurde dies Gesetz durch unrichtige Erklärung der Grenzen umgangen; Ariaverta bedeutete nun ganz Indien, und die nicht zu überschreitende Grenze wurde an den Indus gesetzt.

In biefem fo begrenzten, theils gebirgigen, theils flachen Lande, finden wir das Bolk ber hindus in den altesten Zeiten in viele kleine Staaten getheilt, die von Rabschas ober Koni= gen beherrscht, unabhängig neben einander bestanden. Landerraum zwischen ben oben angegebenen Grenzen ift zwar von bebeutenber Große, und fann nach einer ungefahren Berechnung wohl funfzehntaufend gevierte (geogr.) Deilen betragen; aber ber größte Theil ift mit hohen und rauhen Gebir gen burchzogen, wo die Einwohner nur in den schmalen Thalern und Thalebnen sich fammeln konnen, und erft wo bie Strome bas Flachland erreichen, fonnten großere Staaten fich Die unabhängigen Rabschas, so beschränkt auch immer bas Gebiet manches berfelben fein mochte, führen boch in ben alten Sagen fehr hochtrabende Benennungen; fie heißen: Herrn ber Erbe (wobei Erbe aber nur ihr Land bezeichnet). Beherrscher ber Menschen, ber Welt, berühmt in den drei Belten, ben Gottern gleich u. f. w., wodurch manche Geschichtschreiber fich taufchen ließen, ba machtige Staaten, ja große Weltreiche zu suchen, wo vielleicht nur ein kleiner Sauptlina über seinen Bolksflamm eine patriarchalische herrschaft übte. Im ersten Buche bes Ramanana liegt biefer Zustand bes Bolks flar vor Augen. Das offlichfte Reich bas hier erwähnt wirb, scheint Anga zu fein. Die gelehrten Sindus, welche ihre alten Reiche gern als fehr groß barftellen, wollen Awa barunter persteben, und die englischen Ueberseber bes Ramayana schei: nen ihnen barin beizupflichten !). Allein biefe Meinung kann mit der Erzählung im Ramanana nicht wohl vereiniat werden. Anga grenzt hier, wie es scheint, an Anothna, und die Koniae

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 119. Anm. Awa wird nach Symes: Ungwa geschrieben, und die Ueberseßer schreiben ihrer Aussprache gemäß, statt Anga, Unga.

besuchen sich wechselseitig. Da König Dasaratha mit großem Gefolge von Frauen, Priestern, Räthen und Bolk von Apobhya nach Anga geht, gelangt er, obwohl durch verschiedene Provinzen "in kurzer Zeit," nach Anga 1). Die Stadt liegt an einem Strome der durch einen dichten Wald hersließt, und mit großen Booten besahren wird 2). In den Puranas wird Anga, oder Unga oft erwähnt, doch in so verschiedenen Beziehungen, daß es scheint als habe mehr als ein Land diesen Namen gesührt. Wilsord setzt es östlich von Patna, und westlich vom Flusse Kossimbazar 3). Wo man es aber auch sucht, so viel ist aus dem Ramayana klar daß Anga in Brahmaverta lag, die Sage aber die Gegend von Awa immer mit Rakschass bevölkert.

Sublich vom Ganges, ober am rechten Ufer beffelben, in seinem mittlern Lauf, wird auch bes alten Reichs Magabha gebacht. Diefe Ermahnung verurfacht nicht geringe Schwierigkeiten in ber Erklarung. Rofala, Konig von Magabha wird als ein Brahmaverehrer und als tief gelehrt in ben Bebas und Saftras angeführt 1); Magabha ift aber ein alter Riefenstaat und von Buddhiften bewohnt, wie bie Folge zeigen wird. Der Name Magadha umfaßt aber auch offenbar bas Land zwischen bem eigentlichen Gebirgstande Magabha und bem rechten Ufer bes Ganges, wo es mehrere Sinduftagten gab. Go werben wir gleich am linken Ufer bes Sona vier Staaten finden welche von ben Rachkommen bes Rusa beherrscht werben, ju benen, wie ber Name schon anzudeuten scheint, Kofala gehorte, Die Reise welche Rama mit feinem Bruber Lakschmana unter Wiswamitras Leitung macht, lehrt uns einen Theil der Lander sublich und nordoftlich von der Munbung bes Saranu, ober Dema, recht gut kennen. Die Reise geht von Anobhya am linken Ufer bes Saranu herab, bis zu

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 143.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 125.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 203.

<sup>4)</sup> Ramayuna, Vol. I. p. 159.

bem Punkt wo biefer fich in ben Ganges munbet, und bie Reisenben bier über beibe Strome qualeich feben 1). Sie geben bann füblich und gelangen in einen Bald, wo fich Glephanten, Lowen und Tieger aufhalten. Es ift hier ber Theil bes Bindbra zwischen bem Sona und Ganges gemeint. Diese Gegend war aber nicht immer so verwildert; zwei Stabte lagen bier. Molodscha (ober Molada) und Karusa, einst auf Indras Bunfch von den Gottern erbaut, aber nachber von ben Rakschasas zerstört 2). Weiterhin wurde ber Weg so ge= fahrtich, daß sich bas Saar empor ftraubte; dann faben fie eine Einsiedlei mit einem Sain "gleich einer Bolke am Bebirge hangen" und gingen bahin 3). Es war die berühmte Einsiedlei Siddhasrama, Die einst Wischnu als Wamana bewohnt hatte, und die nun Biswamitras Wohnung war. Sie wurde unaufhörlich von benachbarten Rakschafas beunrnbigt. welche Rama tobtete. Bon hier geht bie Reise gegen Rorden, burch ein fruchtbares und bevolkertes Land, bis fie an die lachenben Ufer bes Sona kommen. Dies Land gehört bem alten herrschergeschlecht ber Rusas. Rusa hatte vier Sohne, und jeber berfelben grundete hier eine Stadt und ein Reich. Diese hießen: Rusambi, Mahadana, Dharmaranna und Basumati. Die lette Stadt mar von funf Bergen umgeben und ber Fluß Magadhi, welcher von Ragadha berfloß, umtreisete sie wie ein Halsband 4). hier wird Magabha in bie Gegend gefeht, wo bas alte Riefenreich wirklich lag. Die Rei= fenden feben nun über ben Gona, und gelangen in einem halben Tage an ben Ganges 5). Sie geben über biefen Rluft. und kommen in kurzer Zeit nach Bifala, wo ber Rabicha fie freundlich aufnimmt 6). Von hier gebrauchen fie kaum einen Tag um nach Mithila, bem Ziel ihrer Reise zu gelan-

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 263.

<sup>2)</sup> Dafelbst, Vol. I. p. 272.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 300.

<sup>4)</sup> Dafeibft, Vol. I. p. 321 - 325.

<sup>5)</sup> Dafetbft, Vol. I. p. 341.

<sup>6)</sup> Dafelbst, Vol. L p. 409 — 429.

gen '). Inbem Mithila taum eine Zagereife von Bifala ent fernt ift, konnen Boten von hier nach Apobhya in bred Rachten gurudgeben, und ber Ronig Dafaratha mit feinen Frauen Rathen, und Prieftern, begleitet von einem Beere bas gut Clephanten, Reitern, Bagen und Fugvolt beftand, gebrauchte mur vier Tage um von Apobhya nach Mithila zu gelangen 2). Der fleine Flachenraum ben alle biefe Reiche einnehmen, geht aus biefer Befchreibung, welche fich genau an bas Dertliche zu balten fcheint, beutlich bervor. Rorbofflich von Mithila berrich= ten noch mehrere Konige, welche um die schone Sita, Tochter bes Konigs Dichanata warben, und ba fie ihnen verfagt wurde, fich beleidigt fühlten, Mithila mit Krieg überzogen, aber befiegt wurden. Giner von biefen Konigen wurde in ber Schlacht von Dichanaka getobtet, feine hauptstadt Sankaiva am Fluffe Iksumati (Tifa) erobert, und von Dichanaka feinem Bruber übergeben 3). Das westlichfte Reich, beffen bei biefer Reife bes Rama gebacht wird, ift Rampili, ober Kanobich, am rechten Ufer bes Ganges, beffen Grunder und erfter Konia Brahmabatta hief \*).

Im britten Buch bes Ramayana kommt noch eine Reissebeschreibung vor, die in geographischer hinsicht eine genauere Untersuchung verdient, als hier Platz sinden kann. Da Kosnig Dasaratha in Anodhna stirbt, werden Boten an seinen Sohn Bharata gesandt, welcher sich bei seinem Großvater mutsterlicher Seite, dem König Kekana zu Giribradscha aushielt. Die Reise der Boten, die gegen Besten gehen, wird nur im Allgemeinen angegeben, und enthält das Merkwürdige, das sie, im Lande Pandschala (Pendschab) angelangt, einen Fluß Issumati sinden, der ein erblicher Besitz der Ikswakus ist. Es kann hier nur von der Opnastie der Ikswakus die Rede sein,

<sup>1)</sup> Ramayuria. Vol. I. p. 444.

<sup>2)</sup> Daseibst, Vol. I. p. 559. 565.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 550. 570.

<sup>4)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 336.

<sup>5)</sup> Dafelbft, Vol. III. p. 106.

welche in ben Stammtafeln ber Dschainas berühmt, und bie durch Berwechselung mit den Ikswafus ber hindus in Apobhyg zu manchen Errungen Beranlaffung giebt. Die Rudreise bes Bharata wird ausführlich beschrieben 1). Bon Giribrabscha geht er zuerft über ben Fluß Sudama, bann über ben Hlabini und brittens über ben Satabru. Diefer lette Bluß ift bier wichtig, ba er ungezweifelt ber jetige Getlebich ist; ber Habini 2) kann baher nur ber Bebschas (Huphasis), und ber Subama ber Rawi (Hybraotes) fein, und bas Reich bes Kekana mußte also entweber auf bem Duab zwischen bem Tschenab und Rawi an ber Grenze von Kaschmir, ober mas noch wahrscheinlicher ift, in Kaschmir selbst liegen, wohin auch Polier bas Reich bes Cetaya ausbrucklich fest 3). Auf ber Reise von Giribrabscha, bis Apobhya bringt Bharata bei ber größten Gile fieben Rachte gu. Man begreift baher nicht wie bie heutigen Brahmanen bas Reich bes Kekapa nach Perfien verlegen können. Gab es also auch noch einen Staat von Bedaverehrern in ober neben Kaschmir, so ift im Ramanana nicht weiter bavon die Rebe.

Auf dem kleinen Länderkreise, der oben bei der Reise des Rama angegeben wurde, werden zehn Könige namhaft gemacht. Alle herrschen völlig unabhängig neben einander, und von einem Maha Radscha, oder Großkönig, kommt nicht die geringste Spur vor, und diese, die Rakschass oder Riesenstaaten auszeichnende Regierungssorm, ist den hindus völlig fremd. Die Könige von Anodhya, Anga, Wisala, Mithila, die Kusas u. s. w. werden als sich völlig gleiche, unabhängige Kürsten dargestellt. Allein im Innern ihrer Regierung scheinen diese Könige an alte geheiligte Sinrichtungen und eine Art

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 120 etc.

<sup>2)</sup> Wenn es im Ramayana hier heißt: ber breite Glabini, welcher gegen Often fliest, so ist bas irrig; benn nordwestlich vom Setlebsch kann nach ber Sestaltung bes Landes kein Fluß mehr gegen Often sliessen; wohl aber kommt ber Bebschas im obern Lauf von Osten her.

<sup>3)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 296.

von Berfaffung gebunden ju fein, welche in allen Staaten. von benen genauere Rachrichten mitgetheilt werben, fich vollia gleich ift. Jeber Konig hat einen Staatsrath in welchem alle Angelegenheiten verhandelt werden. Der Staatsrath bes Ronigs von Apobhya beftand aus acht Mitgliebern, unter einem vorsitenden, erften Minifter. Wird ein Befchluß gefaßt ber fich auf Religion bezieht, fo beruft ber erfte Minister ben geistlichen, ober Priefterrath zusammen, ber gleichfalls acht Ditglieber hat, und unter bem Borfit bes toniglichen Sofpriefters bie gefaßten Beschluffe pruft, billigt, ober verwirft; doch iff ber König nicht unbedingt an diefen Ausspruch gebunden, wie in bem Abschnitt über bie Berfaffung gezeigt werben wird. Die Berfaffung biefer Staaten icheint übrigens ichon fehr ausgebildet, und Sandel und Kunfte aller Art zu bluben. Die Ronige haben prachtige Palafte und einen glanzenden Sof= ftaat. Defaratha bat brei Gemahlinnen, welche Koniginnen beißen, und außer ihnen noch einen harem von breihundert und funfzig Frauen; er hatte einen Sofphilosophen, mehrere Panegpriften, Geschichtserzähler, welche ihn priefen und feine Thaten bekannt machten; feine Dichter und Ganger welche ibn am Morgen mit Liebern und Dufit begruften 1). Seber König hatte ein flebendes Beer, bas aus vier Abtheilungen, aus Elephanten, Reitern, Bagen und Fugvolf beftand; ihre Hauptstädte werben prachtig, und bas Bolf als wohlhabend E und gludlich geschildert. Man lese die Beschreibung von Apobhya, gleich im Anfange bes Gebichts! Bier nur einige Buge baraus: bie Stadt war am Ufer bes Saranu zwolf Yonanas?) ausgebehnt, die Saufer von gleicher Sohe, ftanben in brei langen Reihen und bie Stadt wurde noch immerfort verfcho: nert; die großen Gaffen waren bewundernswurdig angelegt, und bie Sauptstraßen wohl gewässert; fie hatte große Saufer, Palafte beren Auppeln Bergen glichen und Tempel, um

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 80, 187, 429.

<sup>2)</sup> Meilen — biese indische Reile ift unbestimmt, und ihre gange fann für jene alten Beiten nicht mehr ausgemittelt werben.

welche her vie heiligen Bagen der Gotter ftanden 1). Sie ent: hielt schone Garten und Saine von Mangobaumen und ofs fentliche, nach ber Regel gebilbete Plate; ba fabe man aller: lei mufitalifche Inftrumente und Baffen; ba waren hochgewolbte Hallen, in welchen beständig frohliche Manner und Madden tanzten, und Kaufleute und Kunftier aller Art, welche Ueberfluß an fostbaren Suwelen, Reichthumern und trefflichen Rahrungsmitteln befagen; ba brangten fich Bagen, Roffe und Elephanten mit Kaufleuten und Abgesandten aus fremden Landen, ba waren tiefgelehrte Brahmanen welche bas Opfers feuer unterhielten, bas Bolk wohl genahrt und gekleibet. Stadt war mit einer, gleich einem Schachbret gefchmudten Mauer, und nicht zu durchwatenden Graben umgeben; hatte hoch gewolbte Thore mit ftarten Riegeln, welche von geschickten Bogenschützen und geubten Kriegern bewacht wurden 2).

Run liegt es zwar in ber Ratur ber Bolfsfage, aus ber biefe Schilderung gefloffen ift, ju vergrößern und zu übertreiben, und die Pracht dieser Weltherricher mochte immer mit bem Umfange ihrer Erben im Berhaltniß fleben, doch mußte ber Stoff ber hier erweitert und verschonert erscheint, schon vorhanden fein, und es wird ein Zuftand des Bolfs fichtbar, welcher einen bedeutenden Grad von Bilbung, und folglich eis nen langen Zeitraum voraussett, in welchem bas Bolf ben= selben erreichen konnte. Sehen wir was bie alten geschichtlichen Ueberlieferungen barüber enthalten.

Das erfte was unfere Aufmerksamkeit auf fich zieht, find Die Gefchlechteregifter ber Ronige. Diefer Gegenffand wird als fehr wichtig behandelt, und die Art wie die Stammtafeln ber Konige von Apodhya und Mithila eingeführt wer= ben, ift hochft merkwurdig. Dafaratha geht mit einem großen Gefolge nach Mithila, um feine Cohne mit ben Tochtern bes Konigs Dichanaka zu vermablen. Im Tage ber Feierlichkeit

<sup>1)</sup> Diefe Bagen, auf melchen bie Gotter bei Proceffionen herum geführt werben, fteben noch jest um die Tempel ber.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 94-99.

wird er, feine Gobne, fein Sauspriefter, und fein erfter Dinifter von bem Bater ber Braute eingelaben, und findet, ba er hinkommt, ben Konig, feine Rathe und Priefter fcon ber-Dafaratha eröffnet bie Berhandlung. "Bafifchtha, fagt er, biefer gottliche Beife, wird ber Orbnung gemaß, bie herkunft unseres Gefchlechts, ber Kamilie ber Ikswakus vortragen." Run nimmt ber Priefter bas Wort und tragt bas Geschlechtsregister vor '). Sobalb bies geschehen ift, antwortet der König Dichanaka: "Friede fei mit bir! Es kommt bir nun zu bie Stammtafel unferes Gefchlechts ausführlich zu Bei ber Berbeirathung einer Zochter muffen ihre Uhnen vollffanbig, nach ihren Ramen, ihren Reichthumern, Tugenben und Reigungen befdrieben werben"2). Und nun tragt er bas Gefchlechts: register seiner Familie vor. Diefer Gebrauch, ben ber Dich: ter boch nur aus bem wirklichen Leben entlehnen konnte, wo bei Bermahlungen bie Geschlechtsregister vor ber Feierlichkeit öffentlich vorgetragen wurden, ift überaus merkwürdig, und barf bei ber Beurtheilung berfeiben nicht überseben werben. Er zeigt den boben Werth, ben man auf bie Abstammung von einer alten, berühmten Familie legte, jugleich aber auch, wie biefe Bergeichniffe fich erhalten konnten. Durch biefe wie: berholten, offentlichen Vorträge mußten fie bekannt, und eben baburch vor Berfälschungen gesichert werben. Roch jest finbet berfelbe Gebrauch, nur mit wenigen Abanberungen unter ben Sindus ftatt, und die Geschlechtsregister behaupten, und zwar unter allen Classen des Bolks, noch biefelbe Bichtigkeit. Selbst unter ben ersten Familien ber Rapasthas (ber Schrei= ber bei Kursten und angesehenen Brahmanen in Bengalen), benen man fogar ben Rang reiner Subrafamilien, ben fie in Anspruch nehmen, nicht zugefteben will, halten bei ihren Beirathen auf dreizehn Ahnen, und die Geschlechtsregister

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 573.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 580.

werden sorgsältig untersucht in und wenigstens das Geschlechtsregister der Braut wird, wie wir in der Folge sehen werden,
noch jeht bei der Hochzeit dem Bräutigam vorgetragen. Daher bildet die Bissenschaft von der Abstammung der Geschlechter und ihrer Berbindungen, die in vielen eigenen Schriften
verhandelt wird, einen eigenen Zweig der Literatur, der gewiß sir die Geschichte nicht ohne Werth ist.

Die Stammtafel ber Konige von Anothya ift und hier bie wichtigste. In ber Spipe fieht Brahma, ber Unvergangliche, beffen Ursprung unbegreiflich ift. Dann kommen vier mythische Befen, welche ofter ben Geschlechtsregistern, nach Brahma vorgesett werden: Maritschi, Kaspapa, Andschira, Pratschita, die wir in der Folge naber tennen lernen werben. Dann wird Manu, als Cobn bes Pratschita aufgeführt. Gewöhnlich folgt Manu gleich als Sohn bes Brahma, ober ift, im religibsen Sinne, Brahma felbft, ber menschliche Gefalt annimmt, um Menschen ju erzeugen. Der Rame Manu kommt nun in fehr verschiedener Bedeutung vor; balb wird baburch wie hier, ber Grunder eines Geschlechts, von bem man weiter nichts weiß, ein erfter Konig und Gefetgeber bezeichnet; balb ber Bater bes Menfchengeschlechts überhaupt, balb, wenn in ber Mehrzahl von ihm bie Rebe ift, gewisse Abschnitte in ber Entwidelung ber Geschichte ber Menschen. Manu (weniger richtig schreiben andre Menu und Monu) bebeutet eigentlich wohl nichts als bas beutsche Dann, Denfch überhaupt 2), und wenn gesagt wird: Manu habe Anothra erbaut, und fei ber Stammvater ber bafigen Konige, fo foll damit wohl weiter nichts gefagt werben als: baß fich Den-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. V. p. 67.

<sup>2) &</sup>quot;Das Wort Manu, als Rame des Stammvaters der Menschen, ist wahrscheinlich herzuleiten von der Sanskritwurzet man, erkennen; eben so wie die Sanskritworte: Manisha, Erkenntniß, und Manuschja, Mensch; so wie das lateinische Mens, das englische Mind und das deutsche Mensch. Demnach bedeutete Mensch eigentlich der Erkennende, das mit Erkenntniß begabte Besen." Rala von Kosegarten, S. 208.

schen hier anbauten, von benen man eben nicht mehr wuste, als daß sie Renschen waren. Einer unter ihnen, Ikswaku, als Sohn des Rann betrachtet, Ansuhrer der übrigen, wurde der erste Radscha und Stister eines Geschlechts, aus welchem Vasaratha herstunnnte, und in welchem beständig, dem Register zusolge, dem Vater der Sohn als Radscha folgte. Diesser Umstand ist wohl zu merken, weil dadurch die ganze Reihe dieser Könige als eine Reihe von Geschlechtssolgen betrachtet werden muß, wodurch sie allerdings sür die Zeitrechnung wichstig wird.

Die Stammtafel gablt folgende Glieber: 1) Itswafu. 3) Bituffi. 4) Wana. 5) Anaramya. 6) Prithu. 7) Trifantu. 8) Dhundhumara. 9) Yuwanaswa. 10) Man= bata. 11) Susandhi. Dieser hatte zwei Gohne, Dhrumafandhi und Prasenadschit. (Man fieht nicht warum bieser Umfand bier erwähnt ift, ba von bem zweiten Sohne weiter nichts vorkommt, und die übrigen Fürsten boch auch wohl mehrere Sohne hatten, die nicht genannt werden.) Dhruwafanbhi folgt als zwolfter Konig, mib biefem: 13) Bharata 14) Afita. Gegen biefen erhoben fich bie Konige ber Saihanas, ber Talabschanghas und Safavinbus, lauter helben, als Feinbe 1). Diefer Krieg fiel fur Apphha fehr ungludlich aus; ber Konig Afita wurde geschlagen, mußte sein Land verlaffen, und floh mit seinen beiben Gemahlinnen zum himavat. hier ftarb er, ließ aber beibe Frauen schwanger zurud. Bon einer berfelben, beren Name nicht einmal genannt wird, ift weiter nicht die Rebe; aber die andere, Kalindi, gebar einen Sohn. Die andere Bitwe hatte ihr Gift gegeben, um bas Kind in ihrem Schoofe zu verberben; aber Kalindi mandte fich an ei=

<sup>1)</sup> Der haihanastamm kam, wenn man Wilsord's Rachrichten trauen barf, von haihana, einem Sohne des Jadu und Enkel des Rahusa her. Rach den Puranas herrschte eine Opnastie der haihanas in Dethan, und ein mächtiger Stamm derselben lebte an den Usern des Ganges, wurde aber von Sagara und seinem Sohne von hier vertrieben. Der Rame haihana bezeichnet eigentlich einen Reiter. As, Res. Vol. IX. p. 105.

nen Heiligen, und burch ben Segen besselben gebar sie ben Sohn lebendig, der, da er zur Weit kam, das von der Mutter verschluckte Gist mitbrachte, und daher den Ramen Sagara bekam 1). Dieser Sagara erscheint nun sosort wieder als sunszehnter König von Apoddya; ihm solgt: 16) Asamanscha. 17) Angsuman. 18) Dwitipa (oder Dilipa). 19) Bhazgiratha. 20) Kakutstha. 21) Raghu. 22) Purusadaka. 23) Kalmasa pada. 24) Sankala. 25) Sudarsana. 26) Agui-Warna. 27) Sighraga. 28) Raru. 29) Prasusukka. 30) Ambarisa. 31) Rahusa. 32) Yayti. 33) Rabhaga. 34) Abscha. 35) Dasaratha, der Bater des Kama.

Obwohl an fast alle diese Namen mythische Sagen geknupft sind, von denen selbst in den eingeschalteten Erzählungen des Ramayana so mauche vorkommen, z. B. in den Büsungen des Wiswamitra die himmelsahrt des Trisanku, und in der Herabkunst der Sanga die Sage von den sechzigtausend Söhnen des Sagara, und der Kahrt des Bhagiratha mit der herabgekommenen Sanga u. s. w. so solgen sie doch dier — die kurze Sagenerklärung des Namens Sagara ausgenommen—
ganz einsach, wie eine geschichtliche Urkunde, die den Iwest hat, zu welchem diese Stamuntaseln dier eingeschrt sind, es sodert. Die Namen sind mit den kurzen Beisähen: der Große, der Berühmte, der herrscher der Renschen u. s. w. und mit der Bemerkung ausgesührt, daß seder des vordergehenden Sohn war.

Dies Geschlechtsregister konnnt im Ramayana noch einmal, und zwar mit einigen Abweichungen vor; ein Umstand, der bei der Art der Entstehung dieses Gedichts, wie wir sie in der ersten Abtheilung zu erklaren gesucht haben, niemanden besremben wird. Sie ist hier abermals dem Priester Wasischtha in den Mund gelegt, und einer Rede vorgesetzt, welche der Priester an Rama richtet, um ihn zur Zurückehr zu be-

<sup>1)</sup> Bon sa, mit und gara, Gift. Diese ganze Sage scheint, wie so manche andere, blos als Erklärung bes Ramens entstanden zu sein.

wegen. Die Rebe beginnt fo: "D herricher ber Menfinen! vernimm von mit bie hervorbringung ber Belt. Alles war (urspringlich) Baffer; aus biefem Clement wurde bie Erbe gebilbet, und barauf ber felbffanbige Bramha mit ben Gottern; er befreiete bann (in Geftalt eines Ebers) bie Erbe wie: ber, und brachte mit feinen Gohnen bie gange Belt hervor. Bramba, emig, beständig bafeiend, unverkleinerlich, wurde hervorgebracht aus bem Aether; von ihm Maritschi, von biefem Kafpapa, von biefem Beiwaswani, von biefem Manu selbst, welcher früher Prabschapati war, und Ikowaku war ber Sohn Manus" 1). Daß ber Berfaffer biefer Rebe junger ift, als ber, welcher bas erfte Berzeichniß ber Konige machte, geht schon aus bem Umftande hervor, bag jener von bem Urfprunge Brahmas, ober wie er hier heißt, Brambas, noch nichts wußte, biefer ihn aber aus bem Aether entfiehen läßt und schon ben Begriff bes Prabschapati fennt, worauf wir, wie auf bie übrigen hier genannten Befen weiterhin gurud kommen muffen. An die Spitze der Könige von Apodhya wich hier nun eben fo wie in ber erften Stammtafel Itsmatu ftellt, und bie Reihenfolge ber Konige bleibt bis auf Purde fabafa gang biefelbe; allein ber als brei und zwanzigfter folgende Kalmasa=pada fehlt, indem bemerkt wird: Purusabaka habe noch zwei Namen gehabt; Prauribscha und Kalmasapada; fo, daß biefer Rame keinen befondern König bezeichnet, und nur ein zweiter Rame bes vorigen ift. Run folgt bas Berzeich: niß wieber genau bem erften, bis auf ben zwei und breißigsten Regenten: Danti, welcher fehlt. Es find also hier nur brei und breißig Geschlechtsfolgen aufgezählt, nicht fünf und dreißig. Bei Afita und Sagara wird eben bas bemerkt, mas bei bem erften Berzeichniß angeführt wurde, und bei Trifanku heißt es: "baß er, wegen feiner Bahrhaftigkeit mit bem Korper zum himmel gegangen fei," was mit biefer Sage, wie fie in ben Bußungen Biswamitras vorkommt, nicht übereinstimmt. Usamanscha wird "ein boser Gohn" genannt "ben sein noch le-

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 454 etc.

benber Bater vertrieb," und ben Thron seinem Enkel Angfüman gab. Diese Abweichungen machen bas Geschlechtsregister nicht verdächtig, im Gegentheil scheinen sie eine Art von kritischer Sichtung zu verrathen.

Sehr zu ihrem Bortheile unterscheiben fich biefe Geschlechtstafeln, wenn man fie mit benen vergleicht, welche ber Bhagavat = Purana von bemfelben Berricherstamme mittheilt. Die Ramen find bort, ohne alle Ruckficht auf die Geschlechtsfolge burcheinander geworfen, einige frembe Ramen eingeschaltet, und manche nethische Sagen, welche auch in den Epis soben bes Ramavana vorkommen, eingewebt; boch find biese oft febr abweichend, und fichtbar aus ganz andern Quellen geschöpft. Einige biefer Abweichungen find geschichtlich nicht unwichtig; bas Menfchenopfer bes Ambarifa; bes breißigsten Ronigs, wird im Ramayana febr bichterisch erzählt. Ppha, ber Sohn bes Brahmans Ritfchifa, bas erkaufte Opfer, windet sich an Wiswamitra um Rettung; dieser wendet sich beber an feine hundert Gobne, und verlangt: daß einer von fich flatt Sunasephas opfern lassen solle, und da sich Me weigern, verwandelt er fie durch einen zornigen Blid in Afche, und lehrt bem Jungling ein Gebet aus bem Weba, bas er abfingt, ba er fcon gebunden am Altar fleht, und Indra, dem das Opfer geweiht war, eben erscheint, um feis nen Theil zu empfangen; aber burch bie Kraft bes Gebets bewogen wurde, ben Jungling nun felbft zu retten. In bem Purana heißt ber Konig, ber bas Opfer bringen will, Aris tschandren, und ift ber zwolfte. Bon ber Befreiung des Junglings beißt es bloß: "er fand Mittel bas Mitleib ber Priefter zu erregen und entging biesem gewaltsamen Tobe" 1). Bil

<sup>1)</sup> Mat. Originalschriften, B. I. S. 153. Die Sage von diesem Opser wird sehr verschieden erzählt. In Manus Gesehuch wird davon gesagt: "Als Abschigarta Gesahr lies hungers zu sterben, war er im Begriff seinen eigenen Sohn (Sunasepha genannt) dadurch zu vernichten, daß er ihn sie einige Stücke Bieh verkausen wollte. Doch er machte sich keines Berbrechens schuldig, da er nur ein Mittel aussindig machen wollte, sich vom Berhungern zu retten." Gesehb. X. S. 105. Abschigarta —

ford hat in seiner Geschlechtstasel, die er seiner Bersicherung nach mit der größten Arene und ohne alle Aenderungen aus mehreren Quellen, vorzüglich aus dem Wisschmu-Purana gezogen, dieselben Namen und in derselben Ordnung ausgeführt, wie sie der Ramayana mittheilt 1); und wir sehen keinen Grund der hinreichend ware die Aechtheit dieser Seschlechtstasel in Zweisel zu ziehen.

Wenn wir nun diese Ramen und Reihenfolge von Konigen als geschichtliche Ueberlieserung annehmen, so versteht sich
von selbst, daß dies nicht auf alle die Sagen ausgedehnt werden kann welche in den mythischen Erzählungen an diese Ramen geknüpft sind. Wenn alle Rachrichten der Hinduschriststeller und zwingen Rama und Arisna als geschichtliche Personen und glückliche Eroberer zu betrachten, so wird die Folge
zeigen, wie die Sagen, welche an ihre Personen und ihre Thaten geknüpst sind, bei den Buddhisten als Sagen vom
Buddha galten, und als Buddhasagen zum Theil wenigstens
älter sind als Arisna. Diese Wundersagen, welche nach ind
nach sich ausbildeten, hestete jedes Bolk an die Ramen
ner Heroen, ohne daß diese bedwegen aushören geschichtliche
Personen zu sein.

Sehen wir auf die Geschlichtskafel der Könige von Apodhya zuruck, und rechnen mit Herodot auf drei Geschlechtsfolgen hundert Jahre, so machen die sunf und dreißig Glieder von Ikswaku, oder der Gründung des Reichs von Apodhya dis auf Rama eintausend einhundert sechs und sechzig,

im Ramayana heißt er Ritschika — hatte asso den Sohn nicht wirklich verkaust, sondern nur in hungersnoth verkausen wollen. Rach dem Ramayana verkaust er ihn wirklich für Gold und Perlen in Neuge, und hunderttausend Kühe, ohne daß einer hungersnoth dabei ermahnt wird; und Ramayuna, Vol. III. p. 430 verkaust der Bater den Sohn zum Opser an den König aus Seiz und Begier; auch nach dem Bhagavat-Purana verkaust er ihn für Geld. Es scheint, daß spätere Brahmanen die Xhatsache, welche nach den Begrissen der jüngern Zeit ihren Stamm entehrte, zu mildern suchten.

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. V. p. 41.

ober nach bem zweiten Sefchlechteregifter eintaufent einbundert Jahre. Bei ber Lebensart ber Hindus und ber Mäßigkeit bie bied Bolk von jeber ausgezeichnet hat, find hundert Jahre auf brei Gefchlechtsfolgen gerechnet, feineswegs ju viel. Der Englander Sardwide ergablt in feiner Reife, welche er 1796 nach Sirinagur - einem Staat in ben Thalern ber Borge birge bes himavat - machte, bag ber Rabscha von Sirinagur ihm eine Ueberficht ber Geschichte feines Lanbes, und eine Stammtafet von fechzig feiner Borfahren mittheilte 1). Anfanglich herrschten bier in ben verschiedenen Thalern zwei und zwanzig Sauptlinge ober Rabschas unabhängig neben einander; bann tam ein Frember aus Ahmenabab, nahm bei einem berfelben Dienste, verschaffte fich einen Anhang, und unterwarf fich bas gange Gebirgsland. Gein' Rame war Gebiche Dhund, und feine Rachkommen herrschten neunhundert Sabre, boch war von ihnen und ihren Thaten nichts mehr befannt. Darauf tam Abichen Paal jur Regierung, von weldem ber jetige Rabscha in geraber Linie abstammt, und ber und fechzigfte Nachfolger ift. Bei ben Namen ber fechzig Borfahren waren bie Regierungsjahre genau bemerkt; bie furzeste Regierungszeit bauerte zwei und ein halbes, bie langfte ein und achtzig Sahre, und Die Summe ber fechzig Regierungen bei benen immer ber Gobn bem Bater nachfolgte, betrug aweitausend achthundert vier und fiebzig Sahre, wobei also über fieben und vierzig Jahre auf eine Geschlechtsfolge fallen. Das buntt uns freilich febr unwahrscheinlich; allein wir tonnen jene, so hochst einfach und mäßig lebenben Menschen, nicht mit bem Dafftabe meffen, ber von Boltern bergenommen ift, bei benen ein Theil burch Schwelgerei, ein anderer burch Danget und harte Arbeit fein Leben verturgt. Bir nehmen baber wine Bebenten auf brei Geschlechtsfolgen hundert Jahre, und folglich von der Grundung von Apobhya bis Rama (mit bem ein wichtiger Abschnitt nicht allein in ber Geschichte biefes Staats, sonbern ber Sindus überhaupt beginnt, ba mit

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 838.

ihm die Zeit der Eroberungen umd der vielseitigern Ausselbung des Bolks überhaupt ihren Ansang nimmt), einen Zeitzung von eintausend einhundert sechs und sechzig, oder in der geraben Zaht eintausend einhundert Jahren an. Avodhya erscheint in allen Sagen, wo nicht als der alteste, doch als einer der ditesten Staaten der Hindus. Denn wenn der kleine Gebirgsstaat von Sirinagur auch alter angegeben wird, und seiner Lage nach auch wohl war, so verschwindet er doch in der Gesschichte des Volks ganz.

Bon ben übrigen Geschlechtstafeln welche ber Ramapana mittheilt, reicht keine fo weit hinauf als bie ber Ifswatus. Am nachsten fteht ihr bie bet Konige von Dithila; fie ent: balt folgende Glieber: 1) Rimi. 2) Mithi. 3) Dichanafa. 4) Ubafafu. 5) Ranbiwardhana. 6) Suktu. 7) Dewarata. 8) Brihabratha. 9) Mahawirya. 10) Subhriti. 11) Drifta: ketu. 12) harvasewa. 13) Maru. 14) Prafibata. 15) Kirt-16) Dema = mirha. 17) Bibbunda. 18) Anbhata. 19) Kritifata. 20) Kritiroma. 21) Swarnaroma. 22) Grabwaroma. 23) Dichanata. Diefe brei und mangig Glicker fullen eine Zeit von etwa fiebenbenbert sechs und sechzig Sabren, und bas Reich Ditbila baches seinen Ramen von Mit thi, feinem ameiten Beberrftber bat) ift alfo über breihunbert Sahre fpater gegründet als Apobhpa. Die Stammtafel ift mit eben ber Ginfachheit abgefaßt als bie vorige, bie Ramen find mit eben fo turgen Lobfpruchen und ber Bemertung bealeitet, bag immer ber Sohn bem Bater folgte. Rimi ift bier ber erfte bes Gefchlechts, ohne bag über feine Bertunft etwas gefagt wirb. Im Bhagavat : Purana wirb er ein Gobn Ifsmatus genannt. Diefem werben bier hundert Same gegeben, bavon aber nur brei: Bigutichi, Rimi und Danben genannt; von ben übrigen follen funf und zwanzige in ofti= chen, funf und zwanzig in westlichen, und bie andern in anbern ganbern regiert haben 1). Der Berfaffer führt babei augenscheinlich alle Rabschas ber öfflichen Stamme, welche nach:

<sup>1)</sup> Affat. Originalfchriften, B. I. S. 149.

her Kinder der Sonne genannt wurden, ohne auf wirkliche Abstammung oder Zeitrechnung Rücksicht zu nehmen, was und noch oft vorkommen wird, auf Ikswafu zurück; die Zahl hundert bedeutet überall in solchen Verbindungen nur viele 1). So viel ist gewiß, daß der Berkasser des Ramayana von der Verwandtschaft der beiden Königshäuser nichts wuste, er hätte sie sonst nothwendig erwähnen mussen.

Die Familie ber Bifala : Itswatus, beren Gefchlechtsta fel mitgetheilt wirb, ift noch junger. Bifala, ber bie Stadt erbaute und bas Reich grundete, wird ein Gohn Ifsmatus genannt. Es ift Sprachgebrauch ber alten hinduschriftsteller überhaupt, ben Abkommling eines berühmten Mannes ben Sohn beffelben ju nennen, fo viele Glieber auch immer bas mischen liegen mogen, und so wird auch bier burch ben Stammvater bas Gefchlecht überhaupt nur bezeichnet. Bhagavat = Purana laft ben Bifala erft im fiebzehnten Gliebe von Ikowaku abstammen 2). Der Ramayana führt folgende Slieber ber Familie auf: 1) Bifala. 2) Hematschanbra. 3) Sutschandra. 4) Dhumraswa. 5) Grindschana. 6) Swar-7) Krifasma. 8) Coma = batta. 9) Dichaname= nasthiri. 10) Pramati. Diefer lette ift eben ber König, welcher die Reisenden gastfrei aufatimmt 3). Diefe zehn Glieber geben einen Zeitraum von etwa breibundert breißig Jahren. Biswamitras Geschlecht trägt ber Priefter Satananda vor .). Rufa, ber Sohn Brahmas ift Stifter beffelben. Gein Gohn war Kufanabha; beffen Sohn Gabhi, ber Bater Biswami= tras. Hier zeigt fich eine große Schwierigkeit. Bismamitra.

Die hat Biswamitra in der Episode seiner Busungen erft acht Sohne; dann hundert die für ihn kampsen und dis auf einen in der Schlacht fallen, dann verbrennt er im Jorn hundert Sohne Wassichtes; dann hundert eigene Sohne. Wenn hier auch nur geistige Sohne gemeint sind, M. die Bedeutung von hundert boch kiar.

<sup>2)</sup> Affatische Driginalschriften, B. I. S. 144.

<sup>3)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 427.

<sup>4)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 453.

ber Lehrer und Ruhrer Ramas hat nur brei Ahnen; in ber Fortsetzung ber Erzählung von Wiswamitras Bugungen, welche biefem Priefter in ben Mund gelegt ift, wird er als Beitgenoffe bes Trifantu bargeftellt, welcher acht und zwanzig Geschlechtsfolgen vor Rama lebte. Den hindu macht biefer Biberspruch nicht verlegen, ba er feine heiligen 100,000 Jahre und langer leben läßt; baber findet man in ben Gebichten bie wunderlichsten Zusammenstellungen, und berühmte Manner treten überall auf, wo man die Darftellung ihres Charafters zwedmaßig findet, ohne daß man dabei auf ihre wirkliche Lebenszeit die geringste Rudficht nimmt. Go fonnte Biswamitra im Ramayana als Zeitgenoffe Ramas aufgeführt werden, obwohl er lange tobt war; aber auch umgekehrt, konnte er als wirklicher Beitgenoffe in ein früheres Alter gurudgefest werben. In gegenwartigem Falle scheint bas Urtheil nicht schwierig ju fein, ba jene Spisobe, welche ihn in eine so fruhe Beit sett, ein spater eingeschaltetes, allegorisch = ethisches Gebicht ift wie nachber erwiesen werben wirb - in welchem bistorische Radrichten gar nicht zu fuchen finb.

Aus diesen Geschlechtstaseln und dem verschiedenen Alterwelches den Geschlechtern begen wird, lassen sich manche geschichtliche Folgerungen herteiten. Der Stammvater einer Königsfamilie wird immer als der Erbauer einer Hauptstadt und Gründer eines damit verdundenen Reiches bezeichnet. Dies kann man sich nur auf zwei Wegen als möglich vorsstellen, Entweder das Bolk ist in der Gegend, pon die eine erbaut und diese Reiche asserten weben Naturstande so weit

beiwisch vat jah aus einem rohen Raturstande so weit emporgebildet, daß es in größere, gesellige Berbindungen zu sammentritt, und sich, freiwillig oder gezwungen einem Sberhaupte, das wahrscheinlich aus dem mächtigsten Familiendaupte hervorging, unterwarf; oder das Bolk hatte diesen Grad der Bildung bereits in einer andern Segend ersangt und wanderte unter seinen Führern in diese Länder ein, wodei die Erdauung und Begründung der Städte und Reiche eben so ersolgen mußte. Die Folge wird zeigen: daß der zweite Kall hier ber

wirkliche ift, auch wird die Gegend beutlich werben, woher biefe Einwanderer tamen. Die erfte Rieberlaffung wurde am Saranu, unter Ifswafu ju Anobhya gegrundet; fpater ließ ber Sauptling Rimi mit feinen Leuten in Mithila fich nieder; Wisala ging von Apodhya aus, und noch später überschritt Rufa ben Ganges, und feine Cobne erbaueten bort, wie fcon oben ergablt wurde, jeber eine Stadt und fliftete ein eignes Reich. Der Beitraum zwischen ber erften Rieberlaffung in Apodhna, bis zu diejer letten unter Rusa betragt über taufent Sahre. Die eingewanderten Bolksbaufen konnten baber anfangs wohl nicht zahlreich fein; lange fanden fie auf bem linken Gangesufer Plat; aber fchnell mußte in bem berrlichen Lande bie Bevolkerung fich mehren, man fette nun über biefen Strom gegen Guben; bier traten ihnen aber bie Riefen= volker feindlich entgegen; ber Kampf begann und erbaute Stadte wurden wieder gerftort, bis endlich Rama und Krisna als Gieger auftraten.

Den Zeitraum von der Gründung von Ayodhya bis Rama, können wir also ziemlich bestimmt auf eintausend einzhundert Sahre seinen; könnten wir nun ferner den Zeitraum von Rama dis Wikramadische oder Sukkadits Tod eben so ausmitteln, so würden wir allerdings im Stande sein, von der Geschichte der östlichen Hindustaaten wenigstens einige Hauptumrisse zu geben; allein hier häusen sich die Schwiezigkeiten auf eine, sur jeht nicht zu hebende Weise. Zwar war Kustumpyrangs sort Geschlechtstaseln zu liesern, aber auf

barauf wenig zu bauen ist. In fast auen versentige Aufgabe zu losen, welche in den As. Researches Auftlicht sind,
ist Buddha als ein Hauptpunkt aufgestellt, weil man die Zeit
seiner Escheinung mit großer Wahrscheinlichkeit bestimmen zu
können glaubt. Wir werden aber zeigen daß Buddha, als
Avatar des Wischnu, wie er hier genommen wird, gar keine
geschichtliche Person, sondern eine, von den Buddhisten entlehnte, mythische Idee ist. Der Buddha, oder Fo der Chinesen scheint allerdings eine geschichtliche Person zu sein, und

bie vier dinesischen Schriftsteller welche De Guignes benutte, und die Quellen aus welchen Kampfer seine Rachrichten in Japan zog, mogen gang recht haben, wenn sie behaupten: berfelbe sei 1027 vor unferer Zeitrechnung geboren; eben fo schenfen wir den Dichainas vollen Glauben, wenn fie den Tod ihres letten Buddha 663 vor Chriftus, und ben Siamefen, Maramas und Singalesen, wenn sie ben Tod ihres Buddha 544 Jahr vor jenen Zeitpunkt feben. Aber auch angenommen, ber Wifchnuavatar Bubdha bei ben Brahmanen läge einer biefer Bubdhas jum Grunde, welcher follte es fein? Fallt nun aber aus jenen Berechnungen ber Zeitpunkt bes Buddha weg, so fehlt eins

ber Hauptglieder, auf welche man baut.

Eine ungefahre Beftimmung bes Beitalters, in welchem Rama lebte, ließe sich vielleicht aus folgenden Umftanden ablei= Bir haben im vorigen Abschnitt gefehen, bag ber, mit ben Bebas überlieferte Kalender etwa 1400 Jahre vor unferer Beitrechnung verfaßt ist; wir haben ferner bie Nachricht, welche bie Brahmanen holwell mittheilten, angeführt: bag bie Bedas 1600 Sahre vor jenem Zeitpunkt bekannt gemacht feien, mas bamit, wenn man unter Befanntmachung bie schriftliche Gammlung ber einzelnen Stude, und Mitmmung berfelben fur ben' Gottesbienst versteht, fehr übereinftimmt. Run finden sich un= ter ben Berfaffern bes Ritsch zwar altere Namen, als Dicha= her die vorzüglichsten Verfaffer find Bisma= madagm mitra, Wasischia, agen siede oadema. 1. f. w., welche alle im Ramanana als wirkliche Teilykik gig ungipt Diefe muffen aber nothwendig alter als jene ber Webas und ber auf die in benselben bestimmten Fefte fich beziehende Ralender angenommen werden, und fo muß benn auch Rama mit ihnen wenigstens 1600 Sahre vor unserer Zeit= rechnung gesetzt werden. Das Mißliche und Ungewisse in die= fer Bestimmung entgeht uns keineswegs, wir wiffen aber nichts Befferes an bie Stelle zu feten. Wilford nimmt biefe Zeitbestimmung gleichfalls, obwohl nach ganz unzureichenden Gründen an ').

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. V. p. 241.

Wollte man auf das Geschlechtsregister des Bhagavat » Purana einigen Werth legen, so zählt es von Rama dis zum Erlöschen des Geschlechts acht und sechzig Glieder, wodurch, angenommen der letzte, hier Sumutren genannt, sei eins mit Wikramaditya, Rama sechshundert Jahre früher gesetzt werden müßte; allein die Abweichungen dieser Stammtasel vor Rama, von der glaudwürdigern des Ramayana, machen sie auch hier ungewiß.

Ein zweiter, wichtiger Zeitpunkt, sowohl fur die Geschichte ber Hindus überhaupt, als für bie westlichen Reiche insbesonbere, ift ber, in welchem Krisna als Eroberer auftrat. Daß er spater als Rama gesett werden muffe, barüber find alle hinduschriftsteller einig; bamit ist aber noch wenig gewonnen. muffen bier bie Sagen bes Ramanana auf eine kurze Beit verlassen, und und zu bem Bhagavat = Purana und ben Auszugen Poliers aus bem Maha=Bharata wenden. Polier beginnt bas Geschlecht ber herrscherfamilien in Brahmaschari, ber Rurus (Koros) und Yadus mit Dichubschad, bem "ersten Beherr-Der Bhagavat = Purana steigt aber noch fcher Inbiens" 2). zwei Glieber hoher hinauf; Dichubschab wird hier Enabien genannt; fein Bater Nahufa und fein Großvater Eyen. werben noch zwei mythische Namen vorgesett: Buben (Bubbba) und ber Mond 3), welche hier nicht in Betracht kommen. boch werben wir Nabusa weiterbin naber kennen lernen. tern Angaben biefes Purana find voller Biberfpruche. In ber Kamitie bes Kuru gablt er bis auf Bharata zwanzig Glieber. von hier bis auf die Pandus noch breizehn - boch herrscht hier manche Unbestimmtheit - also im Ganzen brei und breißig 4). Dagegen nennt Krisna ben Yub, ben altern Bruber bes Kuru, feinen vierzehnten Ahn 5). Mag biefe Babl ein Kehler ber

<sup>1)</sup> Uf. Drig. Schriften. B. I. S. 158.

<sup>2)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 399.

<sup>3)</sup> Uf. Drig. Schriften. B. I. S. 115.

<sup>4)</sup> Dafelbst, B. I. S. 160.

<sup>5)</sup> Dafetbft, B. I. G. 198.

Uebersehungen fein; wir konnen ihn nicht verbeffern! Bifford zählt in ber ichon angeführten Geschlechtstafel von Rabusa bis zu ben Pandus vier und vierzig Glieder; bis zu Basband. bem Bater Krisnas aber funfzig. Diefer Unterschied von fechs Gliebern in zwei neben einander hinlaufenden Linien eines Stammes, macht bie Angaben verbachtig, weil man nicht einfieht, warum die Rurus langer gelebt baben follten wie bie Dabus. Sind bie Glieber aufwarts von Krisna unbeftimmt, fo find fie es abwarts noch mehr, und fuhren zu feiner haltbaren Bestimmung. Dürfte man aber bem prophetischen Anhange bes Bhagavat = Purana einiges Zutrauen schenken, fo ließe fich bar= aus auf einem andern Wege eine Bestimmung ableiten 1). Bon Rrisna bis Paritschitu fallt eine Geschlechtsfolge also: 33 Sabre. Parikichitus Nachkommen berrichen ungeftort: 138 Jahre. Den letten ermordet sein Minifter und fett feinen eigenen Gobn auf ben Thron, und bessen Rachkommen berrschen 150 Jahre: bann wirft ein Abkommling bes Parikschitu biese Familie wieder vom Throne und feine Rachkommen herrschen 360 Sahre; bann bemachtigt fich ein Miterbe bes Throns, und bessen Nachkommen berrichen noch 100 Sahre; bann wigen Subrafonige. Sabre aufammen machen 781. Da ber lette Konig, auf ben bie Subras folgen wohl fein anderer als Suffabit fein fann, bessen Tod 79 Jahre nach Christus fällt, so fiele Krisna 702 vor unsere Zeitrechnung. Nahmen wir nun aus ben verschiebenen Ungaben ber aufsteigenden Glieber von Krisna bis Nabufa 42 als Mittel, so wurde die Grundung von Saffnapur burch Dichubschad etwa 2100 vor Christus fallen, welches uns aber in Bezug auf die Grundung von Anothna, welche nach den obigen Angaben wenigstens 2700 Sahre vor biefen Zeitpunkt ge= fest werben muß, zu wenig scheint, ba bie Einwanderung ber öftlichen und weftlichen Stamme schwerlich so weit aus einander liegen kann.

Buchanan setzt nach ben Angaben bes Apen Akbery Krisna 248 Jahr vor Christus; seine Rechnung it aber ganz wills

<sup>1)</sup> Mf. Drig. Schriften. B. I. S. 203 u. f. w.

fürlich. In Raschmir follen bis auf Sultan Afber 159 Konige geherrscht haben, und ber zweite berfelben ein Zeitgenoß Krisnas gewesen fein. Bei ben Namen ber erften Konige fehlen bie Regierungsjahre, boch werben im Ganzen ungeheure Beitraume angesett; die letten zwei und funfzig Konige follen aber nur 504 Sahre regiert haben. Davon nimmt Buchanan ben Mafftab für alle vorhergebenden, und rechnet auf jeben gehn Regierungsjahre 1), welches offenbar zu wenig ift. Es laßt fich hier gar keine Rechnung anlegen, ohne Brethumer aller Art befürchten zu muffen. Berrschten jene 159 Könige nach einander, ober zuweilen auch neben einander? Blieb die Berrichaft lange in einer Familie, wo ber Gohn bem Bater folgte, ober wechselten die Familien mit ben einzelnen Berrfcbern? Dhne Beantwortung biefer Fragen lagt aus jenem Bergeichniß sich keine Bestimmung ber Beit ableiten.

Die Ergebnisse unferer Untersuchung weichen fehr von ben Bestimmungen in manchen frühern Bersuchen ber Art ab. Um nachsten fteben fie einigen Bestimmungen Bentlen's. welcher versuchte bie Geschichte ber Sindus nach ihren altern und neuern chronologischen Systemen zu ordnen 2). bem erstern fett er Dichubschab 1900 vor Christus, also 855 Sahre nach Ikswaku, was uns unrichtig scheint; eben so wenn er Rama zwischen elf und zwolfhundert Jahr vor unferer Zeitrechnung annimmt. Manu und Ifswafu find bier gar nicht bemerkt, welches zu beweisen scheint, bag Bentlen ben Ramayana bei seiner Arbeit gar nicht benutte. Nach bem neuern Syftem fest er beibe Ramen 3878 Sahre vor Chriftus, aber bloß bem Syftem zu gefallen, ohne allen geschichtlichen Grund. Roch mehr weichen bie Angaben ab. welche B. Jones in seiner Abhandlung über die Chronologie ber hindus aufstellt 3). Manu, ben Bater bes Ifsmaku fest er 4000; Rama 2029; Buddha 1027 Jahre vor

<sup>1)</sup> Holwell's hifter. Nachrichten. S. 193.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 244.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. II. p. 111.

Chriftus. 28. Jones schöpfte seine Angaben nicht felbst aus ben Quellen, sondern verließ sich, wie er selbst sagt, auf ein Werk des Radhakanta Sarman, das den Titel führt: Erflarungen ber Puranas 1). Rach ben Beispielen welche Jo-·nes anführt 2), beweifet ber Berfasser in feinen Erklarungen wenig Urtheilskraft; er hatte aber, "mit bem größten Rleiß" bie Geschlechtsregister aus ben Puranas gezogen, und biefe legte Jones feiner Arbeit zum Grunde. Wie Rabhakanta aber bei biefem Geschaft verfuhr, lagt fich aus ber Stammtafel ber Konige von Avodhya beutlich zeigen. Er zählt von Ikswaku bis Rama funf und funfzig Glieber, alfo zwanzig mehr als ber Ramayana. Allein biefer führt eine Nebenli= nie ber Ikswakus in Wisala auf von zehn Gliebern; biese find hier, wie einige Namen beutlich barthun, in bie Saupt= linie eingeschoben. Das Berzeichniß Radhakantas soll, nach Jones Berficherung, alle Konige aus ben Rinbern ber Sonne enthalten, und es ift bochst mahrscheinlich, daß ber Verfasser bei Anfertigung besselben an eine chronologische Anordnung, ober genaue Geschlechtsfolge gar nicht einmal bachte; es war ihm nur um alle Namen ber Konige zu thun, welche zu ben Connenkindern gehörten; fur bas eigentlich Geschichtliche bei folden Arbeiten, baben bie Sinduschriftsteller gar keinen Sinn : auch bie Stammtafeln bes Ramayana, wie bie noch jest fort= geführten Stammtafeln, haben keinen Bezug auf eigentliche Nicht die Jahre ber Dauer einer Regierung, ober Geschichte. eines Reichs will man baburch andeuten, sondern die Abstam= mung einer Person aus einem alten, berühmten Geschlecht; ber Gobn erscheint babei burch ben übertragenen Ruhm ber Uhnen gegdelt. Außer biefen unrichtig aufgefagten, und nach bem Suftem ber vier Beltalter geordneten Genealogien, wurde Jones noch burch eine andere vorgefaßte Meinung geleitet. Er fand zwischen manchen Sagen ber Sindus und ben Rachrichten bes Moses, viel Uebereinstimmenbes; und versuchte

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. II. p. 119,

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. II. p. 122. 126 u. f. w.

nun: ob nicht beibe fich chronologisch vereinigen ließen? Er nennt feinen Verfuch felbst nur eine Spoothefe, welches aber von manchen Nachfolgern überfeben wurde, die seinen Angaben mehr Berth beilegten, als er felbft. Nach biefer Hopothefe wird nun der erfte Manu: Abam; ber zweite: Noah; ber Riefe Hiranyakafipa: Rimrod; ber Riefe Bali: ber babnlonische Bel u. f. w. Die Sahrzahlen bequemen fich. bei ben verworrenen Angaben ber Buranas, leicht nach Mage Remton's Syftem. Noch zuversichtlicher erweitert ber, von allem geschichtlich-fritischen Ginn entblogte Bilford biefe Anficht. Ihm ift Manu: Abam; Nahusa: Noah; Dharma=Rabscha ber Minos, Tichanbra : Gupta ber Sanbrafottus ber Griechen. und endlich Salbahan Chriftus felbit. Das Unbaltbare folder Sprothefen erft zeigen wollen, mare bie überfluffigfte Arbeit von ber Belt.

Es fchien uns bebenklich, auf die funftlichen chronologi= ichen Sufteme ber Sindus Rudficht zu nehmen, weber auf bas frühere ber vier Beltalter, noch bas jungere ber Dan= wantaras, welche Bentley in Beitraumen zwischen brei bis vierhundert Jahren fortlaufen, und 3878 vor unserer Beit= rechnung beginnen lagt 1). Die Geschichte wird babei, ohne auf ihren naturlichen Busammenhang zu sehen, nach Syfte= men geordnet, die ihr fremd find, und eben baburch verfalscht. Wollen wir in die Geschichte der hindus mehr Licht bringen, fo muffen wir, ohne auf ihre chronologisch = aftronomi= schen Susteme Rucksicht zu nehmen, und ohne nach ben mosaischen Angaben bronen zu wollen, nach benselben kritischen Grundiaben verfahren, nach benen wir umfere Geschichte be-Freilich mangeln uns bier die Quellen noch fehr; boch steht zu erwarten, daß bei der immer fteigenden Theil= nahme, welche bie Literatur jenes Bolkes einflogt, Diefem Mangel balb abgeholfen werben wirb.

Suchen wir nun, diesen Gesichtspunkt festhaltend, bas Geschichtliche auf, was im Ramayana in Sagen an die Herr-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 195.

schergeschlechter, und die Länder welche sie beberrschten, ge-Bier Begebenheiten werben erzählt, bie unfere knúvst ist. Aufmerksamkeit auf fich ziehen. Bei ber erften muffen wir ausführlicher sein, wie bisher, weil sie nicht allein fur die alteste Geschichte bes Bolfes felbit, sondern auch in Bezug auf die Anwendung der alten Sagen auf die Geschichte überhaupt von großer Bichtigkeit ift. Gie ift an einen alten Mythus geknupft, ben wir ber Berftanblichkeit wegen mitthei: len muffen; wir nehmen ihn aus bem Ramanana, in welchem er gang einfach ergablt wird. Biswafarman (ber Bilda. ner ber Gotter) heißt es, hatte zwei Bogen verfertigt. Ginen bavon gaben die himmlischen bem Siva, ben andern Bischnu. Die Bogen waren in ihrem Stoffe, wie an Große und Bestatt völlig gleich. Im Scherz frugen die himmlischen Brahma: welcher von beiben Bogen wohl ber ftarfere ware? Ihnen zu gefallen, veranlagte Brahma einen Streit zwischen Bischnu und Siva. Der Kampf war furchterlich; aber Wischnu Sieger, und er und fein Bogen wurden als bie Startern erkannt. Wifchnu fchenfte in ber Rolae feinen Bogen bem Ritschika, einem Gobne bes Brighu; und biefer hinterließ ihn seinem Sohne Dichamadagni 1). Siva schenkte seinen Bogen, nachdem er bamit unter ben Göttern bei bem Opfer bes Dakscha, eine große Rieberlage angerichtet hatte bem Dema : rata, bem alteften Cobne bes Nimi, erften Ronigs von Mithila 2); in bessen Kamilie biefer Bogen aufbemahrt wird 3). Go erklart die Mothe den Ursprung von zwei gottlichen Bogen, welche in zwei Geschlechtern, einem

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 617.

<sup>2)</sup> Dewasrata wird hier der alteste Sohn Nimi's, und zwar von Oschanaka selbst genannt, der ihn bald nachher zum sechsten Gliede in der Geschlechtstasel macht. Es tritt hier der schon obem erwähnte Fall ein, der im Ramayana noch ofter vorkommt, daß der Name eines minder berühmten Nachkommens wie hier des Suketu, des Vaters des Dewasrasta, mit dem Namen seines Ahnherrn vertauscht wird, was zu manchen geschichtlichen Irrungen führen kann.

<sup>3)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 548.

. . .

königlichen und einem brahmanischen als Heitigthümer galten, und an welche die folgende Sage von Parasu = Rama, b. i. Rama mit der Keule (seiner Lieblingswaffe) und selbst zum Theil die Sage von Rama-Ischandra geknüpft sind.

Die Sage von Parafu-Rama erzählt ber Ramayana fo: Dichamabagni machte keinen Gebrauch von Baffen, fonbern lebte in ber Ginfamkeit und beschäftigte fich mit religiofen Uebungen 1); wurde aber von einem schlecht gefinnten Ronig, mit Namen Arbschna, ermorbet. Um ben Tob seines Baters ju rachen, ergriff fein Gohn, Parafu=Rama, ben er= erbten Gotterbogen, bekampfte bamit bie Afchatras (Rrieger= kaste) und tobtete nicht allein die, welche an bem Tobe feis nes Baters Schuld waren, sondern rottete, wie er fich ruhmt, bie Richatras von Geschlecht zu Geschlecht aus, und eroberte endlich die ganze meerumgurtete Erbe. Rum ließ er fich besanftigen, legte die Baffen nieber, gelobte die Richatras nicht weiter zu verfolgen, übergab bie Erbe bem Raspapa 2) au beherrschen, und ging jum Berge Meru wo er ftrenge Bufungen ubte, und badurch, wie alle großen Buger, fich übermenschliche Krafte erwarb 3). Während bieser Zeit wurde Rama, ber Sohn Dasarathas in Anobhya geboren, und in Mithila herrschte Dichanafa, um beffen schone Tochter Sita alle benachbarten Konige warben; aber nur bem sollte fie zu Theil werben, ber ben Gotterbogen spannen wurde; boch keiner vermocht' ihn zu bewegen. Nun kam, von Wiswamitra geleitet, Rama, als Avatar bes Wischnu nach Mithila. um seine Kraft zu versuchen. Achthundert Manner brachten ben Bogen; aber Rama bob ihn leicht mit einer Sand in bie Bohe und zog die Sehne so gewaltig an, baß ber Bogen gerbrach und mit einem Gefrach gur Erbe fiel, als ob Ge-

<sup>1)</sup> Er wird als Berfasser mehrerer hymnen bes Ritsch genannt.

<sup>2)</sup> Kaspapa gehört zu den Urvätern; viele Brahmanen leiten ihren Ursprung von ihm her, und so scheint er hier statt ihrer genannt zu sein.

<sup>3)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 617.

birge einstürzten. Rama erhielt nun die schöne Sita, und machte sich mit ihr auf den Weg nach Anodhya.

Diese That horte Parasu = Rama auf bem Meru, und ba ber junge Rama ein Kichatra von Geburt war, fürchtete er fur die Brahmanen, ergriff seinen Bogen und seine Streitart und eilte ihm nach. Er kam mit alle ber übermensch= lichen Kraft ausgeruftet, welche er burch feine Bugungen erworben hatte, glich mehr einem Gott als einem Menschen, und feste alle Begleiter Ramas in Furcht und Schrecken. Er habe gehort, fagt er, daß ber junge Rama ben Bogen bes Siva gerbrochen habe; hier fei Wischnus ftarkerer Bogen; vermoge er ben ju spannen und ben Pfeil auf ein bestimmtes Ziel zu schießen, so wolle er ihn des Kampfes wurbigen. Lachelnd nahm Rama ben Bogen, legte ben schrecklichen Pfeil darauf und fagte: "Ich habe die furchtbaren Thaten gehört, die du vollbracht haft, den Tod beines Baters zu rachen; ich table dies nicht. Afchatras ohne Tapferkeit und Starke haft bu vernichtet; aber überhebe bich nicht o Sohn Brighus, biefer wilben Thaten wegen! Sieh meine Starke und meine Bravheit und fei Zeuge von ber Kraft eines Kriegers! Doch bu bist Brahman, ein Gegenstand meiner Berehrung, und ich will biefen verberblichen Pfeil nicht auf bich richten; aber bie Gewalt, bie bu burch ftrenge Bu-Bungen erworben haft, will ich durch diefen flammenden Pfeil von dir nehmen!" Run ftarrte Parasu-Rama ihn an; sein Muth erlosch, und er erkannte in seinem Gegner eine Avatar bes Wischnu. Demuthig flehte er: ihm nur so viel Kraft als Frucht seiner Buße zu lassen, daß er ein gegebnes Wort losen und sich von der Erde entfernen könne 1). Rama schoß ben furchtbaren Pfeil ab, und ber Sohn Dichamabagnis verlor alle feine Rrafte, bis auf bie: sich an einen Ort

<sup>1)</sup> Erbe, bebeutet hier, wie an sehr vielen Orten, die Lander ber Hindus und ihrer Rachbaren, im Gegensat bes Mern, als bes Siges ber Gotter.

auf dem Berge Mahendra begeben zu können. Alle Himmlischen freuten sich ihn so bestraft zu sehen 1).

Sehen wir nun diefelbe Sage, wie Polier fie mittheilt. Sie ift hier aus bem Gebicht: Ramein (Ramanana) Purby gezogen 2), welches keineswegs der Ramayana bes Walmifi ist, wie manche Ausleger angenommen haben; sondern mahrscheinlich bas schon angeführte Gebicht bes Kalibafa: Ragbuwansa. Die Sage lautet hier fo: Dichamadagni, ein beiliger Brahman, hatte Runka, bie Tochter bes Konigs von Anothna geheirathet. Seine Schwiegermutter und feine Frau baten ihn beibe um einen Gohn. Der Beilige brachte ber Gottheit ein Opfer, bereitete bann jeder Bittenden ein Gericht von Reis, mit dem Bersprechen: fo balb fie baffelbe gegeffen hatten, murbe jebe einen Sohn bekommen. Die Ronigin gramobnte, ber Beilige mochte mehr Sorgfalt auf bas Gericht gewendet haben, welches er fur feine Frau bestimmte, als auf das ihrige, vertauschte daber die Gerichte auf eine geschickte Weise, und verzehrte bas, ber Brahmanin bestimmte, so wie biefe bas ber Konigin genoß. Die Folge biefer Berwechslung war, bag ber Sohn ber Konigin, obwohl Krieger von Geburt alle Neigungen und Tugenben eines Brahmans befaß, und fich einem stillen, beschaulichen Leben widmete: ber Sohn ber Brahmanin aber ben Muth und alle Reigungen entwickelte, welche ben Krieger bezeichnen. In dieser Ginleitung, welche ber alten, einfachen Sage bes Ramanana binaugefügt ift, wird berfelbe Geift fichtbar, ber, wie schon im porigen Abschnitt bemerkt wurde, die Arbeiten ber jungern Dichter bezeichnet. - Dichamadagni lebte mit feiner Gattin im Balbe als Ginfiedler, hatte fich eine Butte erbaut. und übte die ftrengften Bugungen, mabrend fein Gobn, Darasu-Rama heranwuchs, groß und schon wurde, und seinen friegerischen Ruth auf eine Beife entwickelte, Die feinen Bater erschreckte. Aber Siva fand an dem Anaben ein so gro-

, 3 , 7

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 623.

<sup>2)</sup> Mythol. des Indous. Tom. I. p. 281.

212

Bes Bohlgefallen, daß er den Bater bat, ihm benfelben zur Erziehung zu überlaffen, und ihn barauf mit zu feiner Bobnung Railas nahm. Der Brahman und feine Gattin festen ihre Bugungen fort, und erwarben fich die Gewogenheit aller Gotter. Indra vertraute ihnen die Bunderfuh Kambhema an, welche aus bem Milchmeere hervorgekommen war, alle Bidermartigkeiten abwenden und ihren Befiter bereichern konnte. Unfer Brahmanenpaar bediente fich ihrer aber nur mit ber größten Magigkeit, und anderte nichts in feiner ftrengen Lebensart. Der Schwager bes Brahmans, Schakawfer mit Ramen, jest Konia von Apobhya, war fcblecht und graufam, und unterbrudte bie gange Rafte ber Brahmanen, verfolgte die Rischis und Beiligen und forte ihre Bugungen. Einft kam er auf ber Jagb in den Wald, in welchem Dichamadagni wohnte, trat in feine Sutte und foderte im befehlenden Tone, nicht allein fur fich, fondern fur fein ganges Gefolge Erfrischungen. Der Brahman wandte fich an bie Bunderkuh, und diese schuf augenblicklich eine auf bas herrlichste besetzte Tafel. Rach der Mahlzeit schenkte ber Brab= man bem Konige noch prachtige Rleiber und fehr koftbare Der König, erftaunt bei bem Anblick fo vieler Chabe, begnügte fich nicht damit, diefelben als Geschenke anzunehmen, fondern überzeugt, daß hier übernaturliche Krafte wirkten, wollte er die Mittel wiffen, wie ber arme Buffer gu biesen mehr als koniglichen Schaben komme. Er verlangte baber gebieterifch, daß ber Brahman ihn ju feinem Schate Diefer leugnete bergleichen zu besiben, und erzählte baß Siva, ber Befchüter feines Sohnes, ben Indra gebeten habe, ihm die heilige Kuh abzutreten, welche eine Quelle unerschopflicher Reichthumer fei, und nur durch ihre Sulfe habe er den Konig bewirthen und beschenken konnen. Run befahl der Konig: ber Brahman folle ihm diese Bunderfuh übergeben; aber biefer ftellte vor, daß er das nicht konne, fie gebore bem Indra und wurde sich ohne bessen Einwilligung nicht fortbringen Voll Born befahl nun der Konig bas beilige Thier mit Gewalt zu nehmen. Dreimal versuchten es feine Diener

÷,

bie Ruh zu ergreisen, vermochten es aber nicht. Nun sanbte er bewassnete Hausen; aber die Kuh, welche jetzt ihre Kraft zeigte, stürzte mitten durch das Heer, schlug rechts und links alles nieder, zertrat die Krieger, erhob sich dann und kehrte zum Himmel zurück. Der König, wüthend über diese Riesderlage, brachte noch ein größeres Heer zusammen, um seinen Zweck mit Gewalt zu erreichen; allein die Kuh war nicht mehr auf der Erde. Dschamadagni wurde jetzt das Opser des Wütherichs; er ließ ihn ermorden und seine Hütte zersstören. Runka sammelte die Trümmer derselben, errichtete davon einen Scheiterhausen, und verbrannte darauf den Körper ihres Gatten und sich selbst.

Als die Wunderkuh im himmel angekommen war, begab fie fich jum Kailas, um bem Gohn, Parafu=Rama zu berichten, wie graufam ber Konig feine Eltern behandele. Dieser, schon von Siva mit außerordentlichen Rraften begnabigt, eilte zu ihrer Wohnung, aber nur um ben lobernden Holastoß zu feben. Er sammelte die Asche feiner Eltern, benette fie mit Thranen und faßte ben Entschluß, ihren Tod zu rachen und die Kriegerkafte in gang Indien auszurotten. Siva felbst billigte bie Rache feines Schulers, machte fie ihm fogar zur Pflicht, und gab ihm feinen Bogen und feine Pfeile; ja er mandte fich an Wischnu und bat diesen: bem Parasu-Rama gegen die Krieger beizustehn. Diefe Kafte hatte schon burch ihre Grausamkeiten die Aufmerksamkeit ber brei großen Gotter auf fich gezogen, benn sie hatte fich die Berrschaft über die Brahmanen angemaßt, und brudte bieselben auf alle Urt. Die Kichatras glichen boshaften Rakichafas, und ihr Betragen war nicht mehr zu dulben. Wischnu entschloß fich daher felbst auf die Erde herab zu fleigen und sie zu beftrafen; und versprach bem Siva, daß er fich in seinem Schuler Parasu-Rama verkorpern wolle, und in dem Augenblick ba biefer in Anothna eintraf, wurde er eine Avatar bes Wischnu. beren 3med mar: die Kriegerkaste zu bestrafen, und die Brabmanen wieder in ihre Vorrechte einzuseten. Bewaffnet mit Sivas Bogen, und Avatar des Wischnu, begann Parasu-Ra-

ma feine Rache bamit, bag er ben Morber feines Baters, ber ihm an ber Spite eines heers entgegen jog, tobtete; bann ging er von Proving ju Proving, von Stadt ju Stadt, lieferte ben Aschatras blutige Schlachten, und nach jedem Siege fullte er ben großen Tanaiffer (einen Gee) mit ihrem Blute, und opferte ben Manen feiner Ettern einen Theil biefes Blu= Nachdem er diese stolze Kaste überwunden und unterworfen hatte, bemachtigte er fich ihrer Reichthumer, weibete einen Theil berfelben ben Gottern, benen er feierliche Opfer brachte, und nachdem er den Reft zu guten Werken verwenbet, und bie Brahmanen wieder in bie Berrichaft eingesett hatte, ging er zu Siva zurud, und fette feine Buffungen fort. Die Richatras aber, noch immer ftolg und friegerisch, fingen, fo balb ber Sieger fich entfernt hatte, von neuem an, bie Brahmanen ju unterbruden und fich ber Berrichaft an= zumaßen; wodurch Parasu = Rama so aufgebracht wurde, baß er, nachdem er ihnen zwanzig Schlachten geliefert und zwanzig Siege über fie erfochten hatte, fich entschloß: Rafte ganzlich auszurotten. Er verfolgte fie mit folcher Wuth, baf bie Brahmanen felbst zum Mitleid bewogen, ihnen eine Buflucht gestatteten, und fie, um fie vor ihrem Berfolger gu schulen in ihre Gesellschaft aufnahmen und mit fich effen liefen, was vorher nie geschahe, seitbem aber gebrauchlich ge= worden ift 1).

Die einsache Sage bes Ramayana ist hier zu einem reichen Gedicht ausgesponnen worden, und vergleicht man beibe mit einander, so ergiebt sich ein reicher Stoff zu manscherlei Untersuchungen. Der Held in beiden, der friegerische Brahman Parasu Rama, der Sohn Dschamadagnis ist eine und dieselbe Person; doch, auch abgesehen von der dichterisschen Ausschmückung der letztern Erzählung, stellt jede den Held auf einen ganz andern und wesentlich verschiedenen Standpunkt. Im Ramayana ist er durchaus keine Avatar des

<sup>1)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 281.

Bifchnu, ift bloger Brahman, burch Erbichaft im Befit bes Bischnubogens, und burch ftrenge Buffungen im Befit übernatürlicher Rrafte, wie bie Sage fie allen ftrengen Bugern auschreibt. In ber zweiten Abfassung ift er zwar anfangs bloffer Mensch und Diener bes Siva, allein mit bem Beginn feines Kampfes wird er eine Avatar bes Wischnu. Die Beranlaffung zum Born ift in beiben Sagen ber Morb bes Baters burch einen Rabscha; ber Ramayana bleibt babei fteben, und alles was ber Beleibigte unternimmt, ift Blutrache, welche nach morgenlanbischer Sitte nicht allein ben Morber bes Baters, sonbern ben gangen Stamm beffelben trifft. Bier weicht die zweite Abfassung vollig ab. Jener Mord und bie Rache bes Sohnes sind nur Beranlassung eine große Umgeftaltung aller Verhaltniffe bes Bolks herbei zu fuhren. Brahmanen, dies wird vorausgesett, find ursprünglich zur Dberherrschaft bestimmt; Die Konige haben fich aber berselben bemächtigt und die Brahmanen unterbrückt. fleigt Wischnu felbst in einer Avatar herab, um die Krieger zu bestrafen, und ba sie ihre Anspruche auf Berrschaft fort= seben, beschließt er fie gang auszurotten, welches auch gesche= ben fein wurde wenn die Brahmanen felbst fich ihrer nicht erbarmt und fie in Schutz genommen hatten. Geben wir babei auf bas Geschichtliche im Ramanana zuruck, so liegt vor Augen, bag bie in ber zweiten Sage enthaltenen Begebenheiten gar nicht vorgefallen fein konnen. Die großen, herrschenden Kschatrafamilien, von benen boch hier nur bie Rede fein konnte, und namentlich werden die Konige von Anodhna genannt, herrschen ungeftort fort und bie Brahmanen find ihnen unterworfen. Unter ben Konigen von Apobhya kommt keiner vor, ber Schakawser heißt und von keiner Unruhe ift die Rebe, welche barauf bezogen werben konnte. Absichtliche Verschweigung ift nicht anzunehmen, ba bes fruhern Rriegs, ber Rieberlage und Flucht eines Uhnherrn bes Rama ausbrudlich gebacht wird. Wifchnu felbft, als Rama, billigt zwar, bag ber Sohn fur ben Mord feines Baters Rache übte, aber tabelt zugleich bie wilben Thaten besselben, und

fest hinzu: "Kichatras ohne Tapferkeit und Starke haft bu vernichtet," also nicht die berühmten herrscher des Bolks, von benen alle Sagen voll find. Entkleibet man bie Sage von Parasu = Rama und seinen Thaten, wie ber Ramanana fie mittheilt, von ber bichterisch-mothischen Darstellungsart, so ift nur von einer blutigen Privatrache die Rede, welche auf die Berhaltniffe bes Bolks überhaupt und auf bie Berhaltniffe ber Konige und Brahmanen insbesondere gar keinen Ginfluß Bergleichen wir ferner biefe zweite Sage mit ben batte. urforunglichen Gefeten und religiofen Ginrichtungen bes Bolfs, so werben wir in einem folgenden Abschnitt barthun, daß ber Brahman burchaus nicht nach Herrschaft ober irgend einem Ginfluß in die Regierungsangelegenheiten ftreben burfte, ohne die beiligften Gesetze seiner Rafte zu übertreten, und ihm, wenn er von den Radichas unterdruckt murbe, fein anderes Schubmittel frei ftand, als Gebet und ber religiofe Fluch. Woher, muß man also fragen, kommt bier bie Unficht eines Kampfs zwischen ben beiben erften Raften um die Dberberrichaft, welcher eben burch biefe Sage von vielen Geschichtschreibern als begründet genom= men wird? Die ganz verschiedene Ansicht in welche der Bha= ghavat-Purana die ganze Sage von Parasu-Rama ftellt, scheint hier zu einigen Aufschluffen zu führen.

Dschamadagni und sein Sohn Parasu-Rama sind auch hier dieselben Personen. Der König aber heißt Kartiaweratschunen, kehrt auf der Jagd bei dem Büßer ein, wird durch Hulfe der Kuh bewirthet und entwendet diese dem Brahman wirklich. Da Parasu-Rama dies erfährt, begiebt er sich mit seiner Keule bewassnet!), nach Makscham der Residenz des Königs und sodert die Kuh zuruck. Da dieser die Ruckgabe verweigert, ersschlägt ihn Parasu-Kama, nimmt die Kuh mit Gewalt und

<sup>1)</sup> Es verbient bemerkt zu werben, daß Parasu-Rama bloß mit der Keule bewaffnet ist, von der er den Namen hat, und keine Götterwaffen wie in den andern Sagen, führt; welche durch diese Bertauschung der Waffen die Bedeutung des Namens verlieren. Dieser Umstand spricht für die Sage wie der Purana sie liesert.

giebt sie seinem Bater wieber. Die Sohne bes erschlagenen Königs warten nun die Zeit ab, wo Parasu=Rama nicht zu Hause ist, überfallen den Dschamadagni, und töbten ihn, um den Tod ihres Baters zu rächen. Nun greist der erzürnte Sohn diese Fürsten und ihre Verbündeten an, schlägt sie und rottet die ganze Familie der Anggayen, zu der sie gehören, und die aus 16,000 Personen besteht, aus. Er erobert dann die ganze Erde, giebt sie dem Kaspapa zu beherrschen, und zieht sich in das Gebirge Gendram zurück, wo er ein büssendes Leben führt.).

Makscham war aber keine eigentliche Sindustadt, und bas baselbst herrschende Geschlecht ber Angganen ift ein Stamm ber Nabus, ben ber Verfasser felbst nicht zu ben brahmanischen Stammen zu rechnen scheint, wie aus ber Folge ziemlich flar hervorgeht; indem die Avatar bes Parasu = Rama mit ber Ava= tar bes Krisna in Berbindung gefett wird. Rachdem bie Ausrottung bes Geschlechts ber Apagapen und bie Eroberung ber Erbe ergahlt worden, heißt es: "Arisna ift gekommen bas Werk des Parasu = Rama zu vollenden," und Krisnas 3weck wird bestimmt in die Ausrottung der Rakschasa = und Milet= scherkonige gesett, und so hatte fein Borganger es gleichfalls nur mit biefen, nicht aber mit ben Sindutonigen gu thun, und ber Schauplat ber Thaten bes Parasu = Rama war also nicht Ariaverta, fondern die Rakschafalander sublich vom Ganges. Diefe Ansicht wird nicht allein burch mehrere alte Sagen, sonbern auch wirklich geschichtliche Grunde unterflütt. ben wir aus den Auszugen, welche Dunkan aus einem Buche welches im malabarischen Dialett geschrieben ift, und ben Titel führt: Kerul utputte, b. i. bas (aus bem Meere) auftauchenbe Rerul, (ber indische Name ber Rufte Malabar) mittheilt 2), baf bie Sindus das Entstehen biefes Landes, oder bie Besitnahme beffelben, bem Parafu=Rama gufchreiben. Diefer un= terwarf fich harten Prufungen, wegen bes vielen Bluts bas er

<sup>1)</sup> M. Drig. Schriften. B. I. S. 172.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. V. p. I. etc.

vergoffen batte, und bat ben Gott bes Meers Baruna, ihm biefen Strich Landes zu überlaffen; ber Gott gewährte feine Bitte, jog feine Gemaffer jurud, und Parafu = Rama fchenkte nun bies Land ben Brahmanen. Auch Sonnerat erzählt bie Entstebung biefes Landes auf abnliche Beife 1). Rach einer andern Sage welche im Kerul utputte mitgetheilt wird, war bas Land ichon vorhanden, aber fumpfig und voller Schlangen; Parafu = Rama lehrte ben Ginwohnern aber bie Schlangen verehren und vertheilte bas Land unter verschiedene Brahmanenftamme; was in ben obigen Sagen ausgebruckt ift: Er aab Die eroberte Erbe bem Kaspapa zu beherrschen. In mehreren, freilich unzuverläffigen Sagen, welche Wilford mittheilt 2), wird Parafu-Rama mit biefer Rufte und ben bort lebenben Brahmanenstämmen, vorzüglich in Kunkan, in mannigfache Berbin= Merkwurdig ift vorzuglich was Balbaus über bung gefett. Diefe Avatar fagt. In Malabar erklarte man fie fo: Fromme Buffer murben von benachbarten Konigen beunrubigt, ba rief Bifchnu, ber bei einem Opfer zugegen war ben Parafu-Rama, und biefer erschlug mit feinem Beile vier und vierzig biefer rubestorenden Konige, und schenkte ihr Land ben Rischis (Brahma= nen); bann wollte er Tempel bauen, und ba es ihm an ichicklichen Platen fehlte, bat er ben Gott bes Meers, und biefer jog feine Baffer von der Kufte Malabar zuruck, wo er nun einhundert und acht Tempel baute, und ba bie Fischer ber Gegend nun nichts mehr zu leben hatten, machte er fie zu Brahmanen in ben Temzum Andenken trugen fie einen Faben bes Barns von ihren Neben um ben Sals gebunden 3). Man scheint baburch felbst ber Sitte bes Opferbandes einen fremden Ursprung ju geben.

Wollte man wagen, aus der Erzählung des Bhagavat =

36

<sup>1)</sup> Reise nach Offindien und Shina, auf Befehl bes Königs unternommen vom Jahr 1774 bis 1781 von herrn Sonnerat. Jurich 1783 B. I. S. 140.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 32 - 238.

<sup>3)</sup> Balbaus. G. 496.

Purana und ber andern angeführten Sagen ein geschichtliches Ergebniß abzuleiten, fo murbe es biefes fein: Gin Bolfoftamm, bie Anggaven genannt, und von den hindus, wie alle fremden, ober ihnen nicht genau bekannten Bolker, als zur Rriegerkafte gehorend, betrachtet 1), befam Streitigkeiten mit Dichamabagni bem haupte einer Brahmanenfamilie, wie es scheint wegen bes Raubes feiner heerbe. Dag in biefem Streit bas haupt ber Anagapen von dem Sohne des Dichamadagni erschlagen wird, und Dichamadagni wieder von den Sohnen jenes Dberhauptes, liegt eben fo in bem Geifte jener Zeiten, als bag ber Streit auf Tod und Leben fortgefett wurde. Die Partei bes Parafu= Rama war die ftartere; er schlug, verfolgte und vertrieb die Angganen und unterwarf sich babei die sumpfige Ruste von Malabar, welche er unter bie ihm verwandten Brahmanenfamilien vertheilte. Diese, aus ben mythisch gestalteten Sagen als mahr= scheinlich hervorgehende Thatsache, wird durch folgende, wichtige Grunde unterftust: 1) Die Rufte Malabar ift ein Strich angeschwemmten gandes, ber fich an dem Fuße der hohen Gebirge bingieht, und feiner Natur nach in ben altern Beiten schmaler und sumpfiger fein mußte als jett. Daburch wird erklarlich. wie bie alten Rafichafavolker welche bas Sochland ber gangen Halbinfel bewohnten und hier alte und machtige Reiche bilbeten, fich um biefe niedrige Rufte, von ber fie ohnehin ber Bebirgszug trennte, wenig bekummerten, wodurch die Besitnahme burch Parasu-Rama überall nur begreiflich wird. 2) Daß auf eben dieser Rufte von Alters ber ein wirklicher Brahmanenftaat bestand, eben so eingerichtet, wie in obigen Sagen bebauptet wird, daß Parasu=Rama das eroberte Land eingerich= tet haben foll. Die Brahmanen waren unbebingte Landesberrn, und hatten eine, aus einer bestimmten Anzahl Familien bestehende Priefter = Ariftofratie errichtet. Die bier bestehende Rriegerkafte, die fo genannten Napre, find ihnen vollia unter-

74

<sup>1)</sup> Der Beweis für biese Behauptung wird weiterhin geliefert werben.

worfen, und zwar fo, bag fie fich ben herrschenden Brahmanen zwar naben, fie aber nicht berühren burfen. Die berrichenben Brahmanen scheinen in ber That aus bem Stamme ber Sindubrahmanen zu fein, da fie unter sich, und in ihrer Kaste größtentheils die Gefete Manus üben; allein die Rriegerkafte und bas Bolk geboren keineswegs zum hindustamme. Wenn fie auch im Allgemeinen bie Religion ber Brahmanen angenom= men, und fich bem Raftenwesen in seiner ftrenaften Form baben unterwerfen muffen, fo flimmen bennoch ihre Gefete, Sitten und Gebrauche weit mehr mit bem Wefen ber Buddhiffen in Ceilon und Tibet, als mit ben alten Ginrichtungen ber Sinbus überein. Die Napre schließen feine beständigen Chen, und weil baburch bie Abstammung von vaterlicher Geite un= gewiß wird, so ift ber alteste Sohn ber altesten Schwester. ober ber nachste Seitenverwandte in ber weiblichen Linie ber Erbe bes Mannes u. f. w. '), welches mit ben Grundgeseben ber Hindureligion im Biberfpruch fteht. Die Berhaltniffe biefes Staats konnen boch unmoglich anders als burch Eroberung entstanden fein, und biese Eroberung ift eben mas bem Paralu-Rama zugeschrieben wird.

Es entstanden also, und zwar von sehr alter Zeit her, zweierlei Hindustaaten; die altesten, in dem Bolke selbst ges bildeten, welche durchaus Radschas, oder Könige an ihrer Spisse hatten, und andere durch Eroberung gegründete, in welchen Brahmanen herrschten. In diesem Berhältniß mußten sich die Keime zu Neid und Zwist unter den beiden ersten Kassten der Hindus entwickeln, und zwei Parteien mußten entsstehen, von welchen eine das Recht der Oberherrschaft den Brahmanen, die andere den Kschatras zueignete; zwei Gesechgebungen mußten sich bilden, eine, in welcher die Priester, eine zweite, in welcher die Könige an die Spisse der Bersassung gestellt werden, wie wir sie in dem Abschnitt von der Bersassung deutlich nachweisen werden. Setzt liegt auch klar

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. V. p. 5 — 18. Wilks Historical Sketches. Vol. III. p. 5-7.

vor Augen, warum jene Sage von ben Thaten bes Parafu-Rama so umgeftaltet, er selbst als eine Avatar bes Wischnu und fein Kampf gegen einen Bolksftamm, als ein Rampf gegen alle Sindufonige bargestellt wurde; die ftreitige Frage sollte baburch von vorn herein, als von der Gottheit selbst entschie= ben betrachtet werden. Ift dies richtig, so wird die andere Partei nicht geschwiegen, sonbern ihre Ansicht auf eine abnliche Beise bargeftellt haben, und auch bavon liegen die Beweise vor Au-Polier liefert eine Erzählung, die als Ueberfetung aus bem Maha=Bharata mitgetheilt, und bem Biscum (Bhischma) einem Dheim ber Pandus, in ben Mund gelegt wird. Bhifchma noch jung war, besuchte Parasu=Rama, ben er ben berühmten Bogenschützen, Brahman und Avatar bes Wischnu nennt, feinen Bater, ben Konig Santan (Santanu) von Rurufschetra, und wurde von biefem erfucht, feinem Sohne bie Kunft bes Bogens zu lehren; er willigte ein, und ber junge Bhischma wurde sein Schüler. 3wolf Jahre nachher besuchte er ben Konig abermals 1), und prablte febr mit feinen Siegen über die Richatras und behauptete, daß keiner aus diefer Kafte fich mit ihm messen konne. Das verbroß ben jungen, ftolgen Krieger; er widersprach und stellte fich endlich selbst als Gegner. Run begann ein furchtbarer Rampf, ber gwolf Jahre bauerte, und in welchem beibe Theile sich an Muth und Kraft gleich waren. Selbft die Gotter horten jest von biefem Rampfe fprechen, und kamen alle, Brahma, Wischnu und Mahabema an ber Spige, um die Kampfer zu vereinigen. Parasu = Rama war bazu nur unter ber Bedingung bereit, bag Bhischma fich ihm unterwurfe. Die Gotter ftellten biefem nun vor, bag fein Gegner erhaben an Burbe, Brahman und Avatar fei. Das erkannte Bhischma alles an, bemerkte aber bag beswegen zwischen

<sup>1)</sup> Der Dichter stellt hier ben Parasu-Rama als mit ben echten hindukonigen in Freundschaft lebend, dar, nicht allein besucht er den Santanu, sondern unterrichtet den Sohn selbst in den Wassen. Es ist dabei zu bemerken, daß die südlichen Grenzen von Kurukschetra nicht sehr entfernt von der Kuste Malabar waren.

ihnen gar kein Streit flatt finde; bat fie zugleich ihm zu fagen welche Pflichten in ben gottlichen Buchern ben Brahmanen und ben Afchatras vorgeschrieben seien? Sollen bie erstern, frug er fie, fich nicht ganglich ber Anbacht wibmen, und uns andern die Kubrung der Waffen überlaffen? Ift es fo, und eure Bucher, die wie ihr fagt gottlich find, enthalten biefe Borfchriften, fo nothigt ben Parafu-Rama mir ben Sieg zu überlaffen; ober bin ich in Frethum, ober eure Bucher find nicht gottlich - nun so verbrennt fie und ich will mich mit meinen Baffen zu Da= rafu=Ramas Kugen werfen. Die Gotter, welche barauf nichts antworten konnten, wandten fich nun an ben Gegner, und ftellten ihm vor daß Bhischma in der That Recht habe; und die Saftras, welche er anführe wirklich bie Borfchriften enthielten, und daß er, ber felbst Brahman fei, wenn er fich weigere, ben= felben Folge zu leiften, biefe beiligen Schriften, Die als gottliche Berordnungen betrachtet wurden, um alles Anfebn brachte. Dies überzeugte ben Parafu-Rama, und er überließ bem Kichatra ben Sieg 1). Man fiebt, baß biefer Dichter ben Rampf zwischen bem Parafu = Rama und ben Aschatras gerade so nimmt um die Parteifache zu entscheiben, wie bas alte Sindugefet fie wirklich entscheidet; kunftvoll wird ber Kampf auf ben alten Hinduboden verlegt, und der Kschatra gehört einem alten Konigsstamme an; bie frubern Siege bes Brabmans werben nicht in Zweifel gezogen; es sollte nur die allgemeine Frage in einem Beispiel entschieben werben, eine Lebrart, bie in vielen mythifchen Sagen nicht zu verkennen ift.

Wir haben uns bei diefer Sage lange verweilt, doch dadurch einige nicht unbedeutende Aufschlusse über die alteste Geschichte des Volks gewonnen. Der Kampf zwischen den Brahmanen und Kschatras, wie er dieser Sage zufolge als geschichtlich genommen wurde, ist beseitigt, und dadurch das ganze indische Alterthum in einen andern und richtigern Gesichtspunkt gestellt worden. Wir können diese Sage aber noch nicht

<sup>1)</sup> Mythol, des Indous, Vol. II. p. 107.

verlassen, weil ums kein treffenderes Beispiel bekannt ift, um zu zeigen, mit welcher freien Willkur die Dichter der Hindus ihre alten Sagen behandeln, als diese; ein Gegenstand, der sowohl für die geschichtliche Forschung als für die richtige Auffassung der mythischen Ideen, gleich wichtig ist.

Bergleicht man die jungere Abfaffung ber Sage, wie Do: lier fie mittheilt, mit ber altern Geftaltung berfelben im Ramapana, so bringen fich die Fragen auf: Wober nahm ber jungere Dichter bie abweichenden Umftande feiner Erzählung, ba er sie doch schwerlich ganz erbichtet bat? Woher die eingeschobene Sage von ber Bunberfuh, welche burch ihre Bohlthaten die Beranlaffung des Kampfes wird. Woher die Wiederho= lung bes Rampfes nach einer Zwischenzeit ber Rube? Bober bie Bertauschung ber Baffen, bes Bischnubogens mit bem Sivabogen? Der Ramanana selbst giebt barüber ben vollstanbigsten Aufschluß. Er enthält nämlich eine andere Episobe, bie ein eigenes Gebicht ausmacht, in 3weck und Form zwar wesentlich von der obigen Sage verschieden, in welcher aber alles bas zu finden ift, mas ber jungere Dichter in seine Sage verwebte und einschaltete. Dies ift bie Sage von den Bugungen bes Wiswamitra, aus ber wir um so mehr bas hierher Gehörige mittheilen, da es gleichfalls zur Unterftubung eines frühern Kampfs um Dberherrschaft zwischen den beiden ersten Kaften ber hindus, benutt worben ift.

Der große, gerechte und fromme König Wiswamitra, aus dem Geschlecht der Ausas, der alle seine Feinde besiegte und seine Bolker beglückte, übertrug die Regierung seinen acht ihm gleichenden Sohnen, und ging, nachdem er hundert Opfer ges bracht hatte, in den Wald um als Einsiedler zu leben 1). Einstemals sammelte er ein großes heer und ging damit über Strome

<sup>1)</sup> Es war in alten Zeiten (nach Manus Gesehen) die Pslicht jedes Hindukönigs, wenn er alt und schwach wurde, seinen Tod in der Schlacht, oder durch Hunger, oder in der Einsamkeit durch strenge Bußungen zu suchen, wenn er vorber seinem Sohn die Regierung abgetreten, und seine Schäße verschenkt hatte.

und Gebirge, burchzog gablreiche Lanber, Stabte und Einfiebe So tam er auch ju Bafifchtha, bem Sampte aller frommen Buffer, bem Furften aller Beifen, ber im Balbe als Gin= fiedler von robem ober im Morfer zerftogenem Korn, aber umringt von zahllosen Bugern und heiligen, lebte. Der fromme Konig freute sich ben großen Seiligen zu sehen, und ber Beilige freute sich ben großen König zu sehen, und beibe gewannen fich lieb. Durch wiederholte Bitten erhielt ber Beilige von bem Konige bie Ginwilligung, ibn, fein Gefolge und fein ganges Beer bewirthen zu burfen. Er war namlich im Befit ber alle Bunfche erfüllenden Ruh, welche bier Sabala beißt 1). Diefe schuf fo= fort auf feinen Wunsch für ben König und fein ganzes Beer bie ausgesuchteste, lederste und kostbarfte Mahlzeit; ber Konig, feine Frauen, Boflinge, Rathe, Bebienten und bas gange Beer, waren mit ber Bewirthung außerorbentlich zufrieben. Der Ronig bachte nun: biefe Ruh ift ein Kleinob, und nur ein Konig fann eigentlich Besitzer berfelben sein. Er bot baber bem Bei= fen ganz unschätbare Gaben für biefe Rub, welche er ihm abtreten follte, benn, fagt er: "fie ift burch bas Recht mein!" Der heilige aber schlug biefe Foberung ab; benn, fagt er: "es ift nicht schicklich fur mich, bie ewige Sabala, welche gang Ruhm ift, von mir zu geben. Bon ihr erhalt ich bie Gaben, welche ich ben Gottern und ben Borfahren opfere; fie ift mein Leben, burch sie wird mein beständiges Opferfeuer unterhalten, von ihr hab' ich alle Opfer, sie ift ber Inhalt (ober Sammelplat) alles Wiffens. Alles bies ift fie mir, ift in ber That mein alles." Der Konig wiederholte feine Foderung, vermehrte feine Anerbietungen ins Unendliche; aber ber Bei-

<sup>1)</sup> Einen auffallenden Beweis von dem Schwankenden der alten Sagen und der Willfür der Dichter in der Behandlung derselben giebt die Erzählung von der Wunderkuh, wie sie Kalidasa im Raghuwansa darstellt. Sie heißt hier Randini, und gehört gleichsalls dem Wassischtha; aber der König, welcher sie in Anspruch nimmt ist nicht Wiswamitra, sondern Dilipa, der achtzehnte König von Upodhya, und der siedzehnte Borsahr des Rama. As. Res. Vol. VII. p. 276. Unmerkung.

"Ich will die Sabala nicht geben! Sie ift lige antwortete: mein bestes Rleinob, mein Wohl, mein Alles, mein mabres Leben, mein Neu = und mein Bollmondopfer; sie ift mir ftatt aller beiligen Opfergaben, ift ber Quell aller meiner frommen Sandlungen, die mich in ben Stand fest, webes beilige Bert zu verrichten; alles dies o Ronig ift unbezweiselt. Wohn vergebliche Reden? Die alle Bunsche erfüllende Kuh will ich nicht geben!" Run nahm ber Konig die Ruh mit Gewalt; ba feine Diener fie sortführten, weinte fie und bachte: womit hab' ich ben Beiligen beleibigt, bag er zugiebt, bag bie Diener bes Konigs mich fortführen? bann rif fie fich los, warf bie Leute bes Königs bei Hunderten, ja bei Taufenden nieder, und schnell wie der Wind trat fie vor den Seiligen und fagte: Warum, o bu Gottlicher, but Sohn Brahmas! laffeft bu mich von ben Dienern des Königs fortführen? Boll Gram antwortete ber Beife: baß er zu schwach fei, ber Dacht bes Konigs zu widerfteben. Aber die Ruh erwiedert: "Die Macht des Richatra ift nicht größer als die Macht des Brahmans. Die Kraft des Brahmans ift gottlich, ift hoher als die Kraft des Kschatras. Unermeßlich ift beine Macht - feine Macht ift nicht größer als bie Deine!" Run bann, fagte ber Beise, so schaffe ein Beer bas ben Keind schlägt. Augenblicklich schuf Sabala durch ihr Brüllen hundert Pahlava-Konige welche bas heer Wiswamitras vor feinen Augen vernichteten. Aufgebracht barüber, vernichtete Bismamitra diese Konige burch seine Pfeile. Rum brachte die Kuh fürchterliche Satas und Sawanas bervor, welche schnell, ftark bewaffnet und machtig waren. Durch fie welche glübeten gleich ber lobernben Flamme, wurde bas heer bes Konigs augenblicklich Erstaunt barüber nahm ber Konig feine Starte zufammen, schoß Pfeile, und bies heer wurde vollig aufgeloft. Daffelbe Schickfal hatten bie von Sabala geschaffnen Kambobichas und Barbaras. Da Wafischtha fie zerftreut und aus Aurcht vor Biswamitras Baffen verfteinert fahe, rief er: Ruh die jeden Wunsch erfüllt, schaffe mehr Krieger! Augen= blicklich schuf sie nun Metschas und sogenannte Haritas und Riratas. welche bas Seer bes Ronigs augenblicklich vernichteten. Da Biswamitra so sein Heer durch den großen Wasischtha vernichtet sah, stürzten sich seine hündert Sohne mit mancherlei Wasfen auf das Haupt aller Bußenden. Der Weise aber — von
der Kuh ist nun nicht mehr die Rede — verbrannte sie die durch
einen Sturm der aus seiner Nase brauste, zu Asche; die Sohne
des Königs, sein ganzes Heer, Wagen und Elephanten wurden
schnell in Asche verwandelt.

Run fand ber tapfere Ronig, gleich ber Schlange ber man bie Bahne ausgebrochen, ober gleich bem Bogel ohne Flügel. Dem einzigen, ihm noch übrigen Gobn übertrug er die Regierung bes Reichs, und ging jum Simavat, burch ftrenge Bugungen fich bie Gunft bes Siva zu erwerben. Sundert Jahre ftand er auf ben Spigen feiner großen Beben, ftrecte bie Arme jum himmel und lebte allein von Luft. Da erschien Siva, und verfprach alles zu gewähren, warum er bitten wurde. Effreut bat ber Konig ben Gott: "Schenke mir bie Wiffenschaft bes Bogens 1) in ihrer ganzen Ausbehnung und mache mich bekannt mit ben Grundfaten all' ihrer Gebeimniffe. Bas immer für Baffen gefunden werben unter den Gottern und gottlichen Befen, unter ben Beifen und Rakfchafas, offenbare fie mir klar-Der Gott gewährte die Bitte, und fehrte gum Simmel zurud. Der Konig war im Befit biefer Waffen boch erfreut, und fein Duth schwoll an, wie das Meer beim Bollmond. Er war entschlossen ben berrlichen Basischtha zu unterbruden, und schoff, indem er der Einsiedelei fich naberte, feine Pfeile ab. wodurch ber ganze Bald, diefer Aufenthalt ber frommen Buger, Die Weisen und die Schuler Bafischthas verbrannt wurde. floben von Kurcht ergriffen nach allen Seiten. Bafischtha aber nahm seinen Brahmanenstab und rief ihnen zu: fürchtet nichts! ich will diesen Sohn Gabhis vernichten, wie die Sonne den Nebann wandte er sich zornig zu dem König und bel vertreibt! Du haft meine alte Einsiedelei vernichtet, Gottlofer, faate:

<sup>1)</sup> Der Bogen, als die vorzäglichste Wasse, wird gewöhnlich statt aller genannt, und die Wissenschaft des Bogens, bezeichnet die Wissenschaft des Gebrauche aller Wassen.

1

Thorichter! dafür follst du vernichtet werden! Run schleuberte ber Konig alle Baffen ber Beisen und hohern Besen auf ihn, felbft die Baffen Sivas und Bifchnus; aber ber fromme Buger vernichtete fie alle mit feinem Brahmansstabe. Aufs außerfte ge= bracht, fewang ber Konig nun felbft bie Waffe bes Brahma; alle niedrigen Gotter ergriff Furcht, und bie brei Belten er= schraken, da er diefe furchtbare Baffe schwang; aber Bafifch= tha vernichtete fie burch Brahmanenkraft, und alle Beisen und Sieger priefen ibn nun als Sieger. Der Konig ftand be= schamt und rief aus: Bas ift die elende Macht bes Kriegers - nur Brahmanenkraft ift mahre Kraft! Sofort warf er feine Waffen von fich und faßte ben festen Entschluß: so lange bie strengsten Buffungen zu üben, bis Brahma selbst ihm die Burbe eines Brahmans verliehe. Nachdem er fich in einem Zeitraum von sieben taufend Sahren gang unaussprechlichen Bugungen unterworfen hatte, erreichte er endlich biefen 3med; indem er alle Sinnlichkeit in fich ertobtet, allen Leibenschaften ganglich entfagt, weber bem Jorn noch ber Liebe, noch bem hunger, noch irgend einer finnlichen ober irbischen Regung Die Geschichte biefer Bufungen und ber man= Raum gab. nigfachen Versuchungen, benen er anfänglich immer erlag, zu= lett ftandhaft widerstand, macht ben Saupttheil biefes in sich geschlossenen Gebichtes aus ).

Es bedarf hier keines aussührlichen Beweises, daß viele Umstände dieses Kampses in die Sage von Parasu-Rama, wie vorzüglich Polier sie erzählt, übergegangen sind. Die durch die Kuh möglich gewordene Bewirthung des Königs, als Beranlassung zu dem Streite, die Erneuerung desselben nach einer Zwischenzeit der Ruhe, die Erlangung der Wassen von Siva, sinden hier ihre Quelle. Aber welch eine wilkfürliche Zusammenschmelzung sindet in diesen jüngern Sagen statt! Um dies ganz kennen zu lernen, mussen wir das Gedicht von den Büsungen des Wiswamitra noch genauer betrachten. Wir haben schon bemerkt, daß diese Episode das Werk eines jüngern Dichsen

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 453 — 484.

ters, in bas alte Gebicht von Rama, eingeschaltet ift." Grunde für biefe Behauptung burfen hier nicht übergangen Kolgende Grunde scheinen uns hier die wichtigften: Da ber König Trisanku bie Gobne bes Wafischtha brobet, anbere Opferpriefter anzustellen, wenn fie fich weigern feinen Bunfch zu erfüllen, fluchen ihm diefe, daß er ein Tschandala werbe, und ber fluch geht in Erfüllung, wobei der herabwürdis gende, verächtliche Begriff aufgestellt wirt, ben bie jungere Beit mit einem Tschandala, als einem unreinen Befen verbindet 1). In ben unstreitig alten Studen bes Ramavana erscheinen bie Afchandalas noch als die Urbewohner bes Landes, fo mohl am linken Ufer bes Ganges, wo ihre Sauptstadt Gringavera liegt, als an ben Gebirgen fublich von biefem Strome, wo fie mit ben machtigen Rakschafas grenzen. Sie leben von dem mas ber Wald und ber Strom ihnen giebt, find aber wohlhabend, besiten eine Menge Boote ben Ganges zu befahren, und ihr Konig Guba ift ein trefflicher Furft, ein Freund Ramas und Bharatas, beffen heer er mit Fleisch, Fischen und Früchten versorgt. Daß bie Ibee von ben Tschandalas, als von unreis nen, verächtlichen Befen, fich erft entwickeln konnte, ba ibr Land erobert und fie zu Sflaven gemacht worben waren, bebarf keines weitern Beweises. Ferner: zwischen bem Unfange ber Rebe bes Priefters, welcher fo lautet: "Bor langer Beit war dieser heilige Mann ein Konig u. f. w." worin zuerft bie Stammtafel bes Wiswamitra vorgetragen und gefagt wird, baß er viel taufend Sahre regiert, alle seine Keinde übermun= ben, feine Unterthanen und bie Welt ernahrt habe u. f. m., baß ihm ferner acht Sohne geboren wurden, denen er jedem in fei= nem Reiche einen Theil anwies, bann hundert Opfer brachte und sich in den Wald als Einsiedler gurudzog; zwischen diefer kurzen, bem alten Ramapana unffreitig angehörenben Erzählung, auf welche sich auch nur die Inhaltsanzeige bezieht, und dem nachfolgenden, langen Gebicht welches mit ben Borten beginnt: "Ginstmals sammelte diefer herrliche ein

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I.

Beer u. f. w." ergeben fich mehrere, gang unausgleichbare Bi-In ber erften Erzählung hat Wiswamitra Sahr= beripruche. taufende regiert, hat acht Sohne, unter welche er fein Reich vertheilt, dann opfert und fich mit Ruhm bebeckt in die Ginfamfeit begiebt, wie bas alte Gefet es ben Konigen vorschreibt. In bem folgenden Gebicht ift Biswamitra wieder Berricher, fammelt ein großes Geer und burchzieht bamit, man sieht burchaus nicht ein warum? Die Belt; verliert enb= lich in unglucklichen Schlachten alle feine Beere, bat nicht acht, fonbern hundert Sohne bie gleichfalls in ber Schlacht umkommen bis auf einen, bem er bie Regierung feines Reichs überträgt und geschlagen, beschämt, und ohne Opfer in ben Balb als Buger geht. Das alles konnte boch unmöglich ein Berfaffer schreiben und eben fo wenig konnte ber Berfaffer ber Inhattsanzeige bie wichtigen, in bies Gebicht verflochtenen Begebenheiten ber Vorfahren bes Rama übergehen, wenn er fie ichon gelesen hatte. Ferner foll ber Priefter Satanaba bies Gebicht in Gegenwart bes Wismamitra, und trot fei= ner Lange in einem Abend vorgetragen haben; schwerlich rührt diese Anordnung von dem ersten Dichter her. Das Gange ift hier ferner bem Priefter als wirkliche Geschichte in ben Mund gelegt; es ist aber erweislich eine blos allego= rifche Dichtung, bie fich als folche von ben altern Sagen bes Ramayana, und besonders von der unmittelbar vorher= gehenden Geschichte bes Wiswamitra, fehr unterscheidet. Diefer König erscheint barin als bas Ibeal bes sinnlichen, irdi= schen Lebens mit aller feiner herrlichkeit, Dacht und Große; ber Priefter als bas Ibeal bes zuruckgezogenen, geiftigen, abttlichen Lebens, bas allem Groifchen entfagt und nur nach bem Ewigen ftrebt. Beibe fuchen bas bochfte Gluck bes Menschen, hier im Sinnbilbe ber, alle Bunsche erfullen= ben Ruh bargestellt. - bie wir in ber Folge werben naber fennen lernen. - Der, allen irbischen Genuffen entsagende Beife befigt fie 1), ber reiche, machtige Ronig ftrebt umfonst

<sup>1)</sup> Es ift ein Gebante ber uns in Sinduschriften ofter begegnet, baß

barnach. Zuerst will er sie durch Gold und Schäße erkaufen - umfonft! Dann will er fie burch Gewalt, burch Beere. Reifige und Wagen erzwingen und verfehlt ben 3weck. Run greift ber Konig zu gang andern Waffen, ober Mitteln, bie nur Gott ihm gewährt. Und worin bestehen fie? Go weit bie Dolmetschung moglich war, in folgenden: er schoß bie Pfeile bes Feuers, bes Staubs, bes Schlafs, bes Jahnens (ber Tragbeit), ber Berauschung, ber Beleidigung, ber Reue, ber Klage, ber bethörenden Bernunft u. f. w. 1), furz es wird bier alles als Pfeil, als Waffe, ober Mittel gur Erreichung aufgeführt, mas bem Menschen aus bem Treiben und Wesen bes irbischen Lebens hervorgeht, aber alles umsonst! Der Beife vernichtet bas alles burch feinen Brahmansftab, und biefer Stab, ben jeber Brahman immer bei fich fuhren muß, ist ein Sinnbitd bes Wanderns, das ihn unaufhörlich erin= nern foll: bies Leben fei nur eine Reise zu einer andern Beimath! Daber ift die Brahmanswurde, welche Wiswami= tra endlich erlangt, ba er jebe sinnliche Regung in sich ertobtet hatte, eben so wenig politische Oberherrschaft, als ber Stand, ober bie Mitgliedschaft ber Priefterkaste (wir werben in ber Folge sehen wie oft Konigssohne Brahmanenfamilien arundeten), sondern Brahmanenwurde ift hier bas innere, beschauliche, gottliche Leben, ber Buftand, in welchem fich ber Brahman, verfunken in tiefer Betrachtung und Entzuden, als eins mit Brahma felbst erkennt; baber fagt Wiswamitra indem er biefe Burbe errungen hat: "Bahrheit, Buge, Tugend, Ausharrung, Beisheit, Milbe, Gebuld, Berftand, Freibeit, Allkunde, Gute, Magigung, Dankbarkeit, Gleichmuth. Freundschaft zu allen Wesen, Aufrichtigkeit, Ginsamkeit; biefes versteht unter Brahma, wer Brahma kennt." und bie-

ber reichste, ber allesbesigenbe, ber, bem alle Bunsche erfullt werben, ber ift, ber nichts mehr bebarf und ber keine Bunsche mehr hat; ber nackte Sanyasi, ber im Balbe von Burzeln lebt und ber Welt entsaat hat.

<sup>1)</sup> Franz Bopp über bas Conjugationsspftem ber Sanskritsprache u. s. w. S. 184.

fer Brahma giebt ihm bie Burbe nach ber er ftrebt. Es ift unmöglich ben Sinn biefer Dichtung zu verfennen, und biesen gangen Kampf, wie er hier bargeftellt ift, anders als als legorische Dichtung zu nehmen. Es ift berfelbe Rampf episch dargestellt, berim Prabod'h Tschandrobana bramatisch bargestellt ift, und zwar gang mit benfelben Anfichten. Große Beere kampfen und liefern fich blutige Schlachten, bas Enbe ift in beiden gleich. Der Mensch muß alle Sinnlichkeit in fich ertodten, sich ber tiefsten Betrachtung widmen, so findet er in fich felbst bas Sochste, und wird eins mit Gott felbst. Im Drama find bie Beerführer Berftand und Leibenschaft; und bas Biel bas erstrebt wird, Erkenntnig, wird burch Bereini= auna bes Berftanbes mit ber Offenbarung geboren; bier find bie Beerführer bas Ibeal bes irbischen und bes gottlichen Le= bens, und bas Biel wird burch Buffung und Ueberminbung seiner selbst errungen. Aber aus diesem allegorischen Gebicht nahm ber jungere Dichter bie Buge, welche in bie geschicht= liche Sage von Parasu = Rama gemischt find, woburch biefe nicht allein ganz umgestaltet ist, sonbern auch einen anbern Sinn und einen andern 3med erhalten hat. Bas biefe Busammenschmelzung noch wilkurlicher macht, ist ber Umstand, baff es wirklich alte Sagen unter ben hindus giebt, welche einen Streit zwischen Biswamitra und Basischtha erzählen. Es wird beffelben mehrmals in Manus Gefetbuch gebacht. So heißt es, wenn vom Gibe bie Rebe ift: "felbst Bafifch: tha, als er von Wiswamitra eines Tobschlags angeklagt worben, that einen Gibschwur vor Konig Subaman" 1), und von Biswamitra beißt es: "Biswamitra, welchen in ber Unterscheidung zwischen Zugend und Lafter keiner übertraf, entschloß fich als er beinahe vor hunger umkam, bie Sufte eines hunbes, die er von einem Afchandala erhalten hatte, zu effen"2). Wie gang anders muffen biefe Sagen lauten, als ber eben

海燕:

<sup>1)</sup> Manus Gefetbuch. B. X. S. 108.

<sup>2)</sup> Manus Gesetbuch. B. VIII. S. 110.

beschriebene Kampf, und die unendlichen Bufungen, in welschen Wiswamitra zuletzt selbst ber Luft entbehrt.

Man entschuldige diese lange Abschweifung. Es schien nothwendig, wenigstens in einem Beispiele aussührlich zu zeizgen, mit welcher Vorsicht die Sagen der Hindus zu benutzen sind. Wie behutsam muß dies eine Beispiel jeden machen, der sich mit der Geschichte und Religion dieses Volkes beschäftigen will; zu welchen Irrthumern können ihn nicht einzelne Angaben sühren, wenn er nicht sorgfältig prüft und vergleicht! Er wird Gesahr laufen bloß Allegorisches geschichtlich, und Geschichtliches allegorisch zu nehmen, da die Dichter beides durcheinander mischen. Kehren wir zu den übrigen Sagen des Ramayana zurück.

Eine zweite innere Unruhe erzählt ber Konig Dichanaka; bie Rriege um ben Befit ber schonen Sita, betreffend, ber keine andere Folge gehabt zu haben scheint, als daß ein klei= nes Reich, wie schon oben erzählt worden, einen neuen Berr-Wichtiger war ber erfte Ungriff von außen, fcher bekam. burch Bali, ben Konig ber Asuras und Rakschafas. Sage ift indeß mehr in die Geschichte ber westlichen Reiche verflochten, und wir muffen bei der Untersuchung über die Asuras und Rakschasas nothwendig barauf zuruckkommen. Der zweite Angriff von außen, ben ber Ramayana erwähnt, war ber auf das Reich Anothya, mahrend ber Regierung bes Ufita, im funften Sahrhundert nach ber Grundung des Reichs. Die brei angreifenden Bolker kamen offenbar von Guben ber, ba fie aber nicht als Rakschafas beschrieben werden, scheint die schon angeführte Angabe Wilfords, daß die Saihanas Rachfommen Juds gewesen, nicht unwahrscheinlich. Gie waren bann an ben rechten Ufern bes Dumna und Ganges herab= gegangen, und fetten, von bem machtigen Riefenvolk in Binbhya gebrangt, über ben Ganges nach Apobhya, wo ihr unvermutheter Einfall ben Konig zwang, die Flucht zu nehmen. Die Eroberer konnten fich aber nicht erhalten, und Sagara, Sohn Afitas, zwang fie wieder zurud zu geben; worauf fie,

. .

Wilfords Sage zufolge, wieder bahin wanderten, woher sie gekommen waren.

Mus allen, diefe oftlichen Bolter betreffenben Sagen, geht flar hervor, daß fie in einer selten gestorten Rube über taufend Jahre lebten, ihre religiofe und burgerliche Berfaffung ohne fremden Einfluß, unter und burch fich felbft ausbilbeten, und eine bedeutende Stufe bes Boblftandes und der gefelligen Bilbung überhaupt erftiegen. Unbers erscheint bie Lage ber westlichen hinduvolker. Leider kennen wir ben Daha= Bharata, welcher ben Sagenfreis berfelben vorzüglich umfaßt noch fehr wenig, boch erlauben die Auszuge bei Polier, bas wenige was wir unmittelbar baraus fennen und ber Bhagavat=Purana, wohl eine Vergleichung im Allgemeinen mit ben oftlichen Sagen, und auch biefe führt uns ichon zu mertwurbigen Ergebnissen. — In den Beftlandern (Brahmarschi) finden wir nur eine herrscherfamilie, an beren Spipe Dichubichab, ber gerfte Berricher Indiens" fteht. Gein Bater und Großvater herrschen noch jenseits ber Gebirge. Er foll Saftnapur (wahrscheinlich bas alte Delhi am Humna) gegrundet haben. Seine Kinder zerfielen schon in zwei, sich feindlich gegenüber ftehende Zweige. Der altefte Sohn, Dub, wurde von feinem Bater enterbt, aber feine Rachkommen, Die Da= bus, grundeten ein eignes Reich in Mathra (Mathura) weiter fudlich am Yumna, mahrend bie Nachkommen bes jungften Sohns, Ruru, die Rurus in Saffnapur herrschten. Innere Unruhen beginnen hier alfo schon mit ber Grundung ber Reiche felbft. Die Kurus zerfielen abermals in zwei Familien, welche fich bekampften, in die Kurus und Pandus, und nicht eher horte ber blutige Burgerkrieg auf, bis alle andern 3meige ber Berrschersamilie ganglich ausgerottet, und nur die Panbus noch übrig waren 1). Der Sagenfreis bes Maha=Bha= rata, obwohl er die Offlander wenig au berühren scheint, behnt fich boch fuboftlich über die Reiche Nisabha 2) und Bi-

<sup>1)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 398 etc.

<sup>2)</sup> Im Ramayana sind die Nisadhas, Afchandalas, Urbewohner,

barbha aus, wo wir ahnliche Berhaltniffe kennen lernen, als in ben Westlanbern.

Bietet ber Charakter ber geschichtlichen Sagen beiber Gebichte, nach ben Bolfern welche fie umfaffen, im Allgemeinen eine große Verschiedenheit bar, so wird diese noch gesteigert wenn wir die wenigen besonbern Buge, die fich mit Sicherheit angeben laffen, vergleichen. Im Ramayana find alle Konige. von welchen die Rebe ift, fromm, im Beba erfahren. Gott abnlich, und ibre Bolfer find wohlhabent, gufrieden und gludlich. Man erinnere fich ber oben mitgetheilten Beschreibung ber Stadt Anobhna, wo eben Rama geboren werben foll, und werfe bann einen Blid auf Mathra, bie Stadt wo eben Krisna geboren werden soll. hier herrscht zwar noch Ugurfain, bas Saupt ber Yabus, allein Ranfa, fein Gohn, hat alle Gewalt an fich geriffen, ift tyrannisch und grausam. Der Bater verheirathet feine Tochter, Ranfas Schwefter, an Basbano, einen frommen Yabu; ba aber bem ichon neibischen Ranfa geweiffagt wird, daß ber achte Sohn feiner Schweffer ihm bas Leben nehmen wurde, will er sie ermorden, und mur bas Berfprechen, alle ihre Kinber in feine Sanbe zu liefern. fann sie retten; boch sperrt er Schwager und Schwester in ein wohlvermahrtes Gefangniß ein, und bie fechs erften Rinber werben jum Schred und Abscheu ber gangen Stabt ermorbet. Das fiebente und achte Kind, Bala-Rama und Krisna wurden burch Wunder gerettet, ber Tyrann nun aber noch wuthender, bis er burch Rrisnas - bes Enkels - Banbe fiel. Noch merkwurdiger ist die Berschiedenheit welche fich in

und ihr König, Guha ist ein Aschanbala. Hier erscheint Nisabha als ein Reich das dem westlichen Hindustamm angehört, obwohl — so viet und bekannt ist — nicht gesagt wird: ob und wie sein Herrscherstamm, mit dem Geschlecht des Dschubschad verwandt ist, oder ob überhaupt das Risabha des Maha-Bharata mit dem Risabha des Ramapana eins ist; oder ob es mehrere Länder dieses Ramens gab; was leicht möglich ist, wenn der Rame sich auf einen Bolksstamm bezieht, der verschiedene Gegenden bewohnte. Die alten Ramen — wie viele Beispiele beweisen — blieben den Ländern auch dann wenn sie von hindus beseht waren.

bem Berhaltniß der Rakschafas zu den Bolkern offenbart. Die öftlichen hindus fennen fie bloß auf der füdlichen Grenze, im Bindhya; hier zerstören fie Stäbte und beunruhigen die frommen Buger; in alten Sagen tont ihr Name auch aus fernen Gegenden ber. Gang anders ift dies Berhaltniß im Westen. Die Rakschafas wohnen hier unter bem Bolke, und fteben jum Theil im Dienft ber Konige ju Mathura, bei benen fie Hofamter bekleiben, und die Befehle berfelben ausrichten. Ransa hat selbst zwei Zochter eines Rakschafa=Ronigs zu Ge= mablinnen, und felbft ein Panbufohn, ber gottliche Bhima, lebt eine Zeitlang mit einer Rakschafatochter. Ueberhaupt geben die Sitten biefer westlichen Sindus ein gang anderes Bilb als die der oftlichen. Gelbst die frommen Pandufohne verlieren ihr Konigreich im Burfelsviel, und ber weise Rala verliert fein Reich auf dieselbe Weise 1). Bon folchen Sitten und Gebrauchen weiß ber Ramanana nichts. Gin eigenthum= licher Gebrauch bei ben weftlichen Hindus scheint auch für reiche junge Madden, ober Konigstochter die offentliche Bahl eines Gatten zu fein, wobei fich alle Bewerbenben einfinden. wie ber Maha=Bharata fie bei Damayantis Wahl bes Nala beschreibt 2). Der Ramanana erwähnt bei ber Berheirathung ber Sita mit Rama nichts einer folden Bahl Aehnliches, allein ber, unftreitig bem Weften angehorende Dichter (hochftmahrscheinlich Ratibafa) bem Polier folgt, läßt Sita ben Rama auf eben die Art mablen, wie Damavanti ben Rala mablt 3): obwohl biefe Bahl mit ber Probe bes Bogenspannens gar nicht übereinstimmt. Roch weiter von den Sitten und Gebrauchen ber oftlichen Bolfer, felbst von den Borfchriften ber Bebas und ben Gesethen Manus, weicht die Beirath ber funf Panbus ab, welche gemeinschaftlich eine Frau, bie Draubebi

<sup>1)</sup> Mythol, des Indous. Vol. I. p. 406. Rala von Kosegarten. S. 36.

<sup>2)</sup> Rala von Rosegarten. S. 27.

<sup>3)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 308.

heirathen 1), ein Umstand auf den wir weiterhin noch zurück= kommen werden.

Sollte biefer verschiedene Charafter, ber in ben Sagen überhaupt, wie in befondern Sitten und Gebrauchen fich ausfpricht, fo wie ber Umftand, daß jebes ber beiden alten Gebichte feinen faft geographisch begrenzten Sagenkreis zu baben scheint, nicht auf zwei besondere Stamme bindeuten, Die in Sitten und Gebrauchen verschieben, auch ihre eigenthumli= den Sagen hatten? In Often wurde Rama ber Mittelpunkt aller helbenfagen, in Beften Krisna. In jedem Stamme bilbete fich in einzelnen Sagen endlich ein großes Epos aus; bier ber Ramapana, bort ber Daha : Bharata. Gelbft bie Berschiedenheit ber Dialekte ber Sprache in Often und Beften, scheint auf eine Stammverschiedenheit hinzubeuten, ba fie, ob= wohl beide vom Sansfrit ausgehend, doch verschieden find. Die alte Sprache von Mathura und die Sprache von Manabha - bas Bali - find nahe verwandt, die Sprache bes alten Mithila foll bagegen in bie Sprache von Bengalen übergeben 2). Die Berrfcher ber Oftlanber beigen Rinder ber Conne, bie ber Beftlanber: Rinber bes Monbes. 3m Ramapana kommen biefe Benennungen noch nicht vor, fie icheinen jungern Urfprungs zu fein, muffen jedoch ihren Grund in alten Ueberlieferungen haben. Gewöhnlich werben biefe Benennungen nur auf die Berricherfamilien bezogen; aber wenigstens bei ben Sonnenkindern ift zu erweisen, bag fie von bem Bolfe überhaupt gilt. Ifswafu heißt ein Cohn ber Sonne, weil er ein Sohn Manus, bes Sonnengebornen ift; aber Manu ift ber Stammvater bes gangen Bolks. funftigen Abschnitt werben wir zeigen, bag bie Sonne und Brahma eins find; wie auch schon aus bem oben mitgetheil: ten Geschlechtsregister hervorgeht, an beffen Spige nicht bie Sonne, sondern Brahma fieht. Db bei den Mondkindern berfetbe Kall fur bas ganze Bolf eintritt? Folgende Betrach:

<sup>1)</sup> Ardschuna von Fr. Bopp, S. XIII.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. X. p. 396.

tung wird es mahrscheinlich machen. Der genealogische Grund ben bie Brahmanen angeben ben Unterschied biefer Benennun= gen zu erklaren, scheint gang unzureichend. Manu fammt, nach ber gewöhnlichen Angabe, die auch der Ramayana entbalt, von Brahma, ober ber Sonne im vierten Gliebe ab, und feine Rinder heißen beswegen Sonnenkinder. Ila, bie Tochter bes Manu beirathet ben Bubbha (unter welchem bie Brahmanen bier ben Planeten Merkur versteben wollen), ber ein Sohn bes Mondes ift, aber ber Mond felbft foll ein Enfel bes Brahma fein 1). Man fieht nicht ein, wie bei biefer gemeinschaftlichen Abstammung von Brahma, ober ber Sonne. ber Name Mondfinder, als Gegenfat ber Sonnenkinder ges braucht werden konnte. In bem Abschnitt über die Mythologie wird eine Thatfache bargelegt werden, welche einen mahrscheinlichern Erklarungsgrund biefer Benennungen an bie Sand giebt. In ben fruheften Beiten, ebe bie Sbee bes Brabma, als von ber Sonne getrennt fich entwickelte, wurden Sonne und Mond, als Gatte und Gattin, fur bie Stammeltern ber gangen Belt und ber Menfchen gehalten. Bei ber Ausbilbung bes Emanationsspftems anderte fich biefe Unsicht; jedes gottliche Wefen war nun mannlich und weiblich zugleich, batte mannliche und weibliche Kraft in fich, und so wurden auch Sonne und Mond als fur fich zeugend, oder aus fich bervorbringend, gedacht, ja nach einer sonderbaren Stelle im Ramapana, wird Brahma (ober bie Sonne) felbft vom Monde herppraebracht 2). Es scheint die öftlichen Bolfer faben nun ihren Ursprung allein in ber Sonne (Brabma), die westlichen aber allein im Monde; eine Unficht, bie zwar fpater verbrangt, aber nie ganz unterbrudt wurde. Die Benennungen: Sonnen-Finder und Mondkinder, erhalten baburch eine gang andere Bebeutung. Roch wichtiger find hier bie Namen, welche in beiben Reichen bie eigentlichen Stammvater bezeichnen. Im Dften ift es, von ber Sonne ausgebend, Manu; im Beften

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. Il. p. 127.

<sup>2)</sup> Ramayuna, Vol. III. p. 32,

vom Monbe ausgebend, Buddha. Daß ber Erklarung ber Webanta = Theologen, bie in biefem Buddha nur ihr mithi= sches Wesen, ben Planeten Merkur sehen wollen, nicht zu trauen ift, geht aus ber gangen Stellung ihres Softems gegen ben Buddhismus hervor. Buddha fteht bier vor ber Reihe ber Mondkinder eben fo, wie Manu vor ber Reihe ber Sonnenkinder. hier breiten fich von Nahusa, bem Sohne bes Buddha eben fo alle Geschlechter ber Konige aus, wie bort von Ifswafu, bem Sohne Manus. Sollte hier nicht bie Ibee bes Bubbha, nach ber Anficht ber Bubbhiften ein= fließen? Sollte ber westliche hindustamm fich ursprünglich bem Buddhismus genahert, ober vielleicht ihm gar angehort haben? Bieles in ben westlichen Sagen, bas wir balb naber erortern werben, beutet allerbings barauf bin, boch mangeln uns hier noch zu sehr die Quellen um ins Rare zu kommen. Bas wir über biefen Gegenstand auffinden konnten, werben wir mittheilen, muffen jeboch, um manche Sagen beutlicher zu machen, eine Untersuchung über bie erblichen Giabi, Stamme, Stande, ober wie fie mit einem fremben Worte genannt werben: Raften 1), vorhergeben laffen.

Man muß wohl unterscheiden was die erblichen Kasten geschichtlich sind, und welche Bedeutung sie in dem religios-bürgerlichen Staatssystem erhalten haben. In diesem gehen die Gesetzgeber von einem symbolischen Mythus aus; Brahma zieht den Brahman aus seinem Munde, den Kschatra aus seinen Armen, den Baispa aus seinen Schenkeln, den Sudra aus seinen Füßen. Dieser Mythus drückt bloß das dürgerliche Berhältniß dieser Stände gegen einander aus, und man leitet die Rechte und Pflichten eines jeden daraus her. So erscheint er in der Einleitung zu Manus Gesetzbuch, aber keineswegs ist die Absicht des Verfassers dem Mythus einen geschichtlichen oder genealogischen Werth beizulegen, denn er selbst stellt in der Folge den geschichtlichen Ursprung der Kasten ganz anders dar. Das religiös-bürgerliche Verhältniß der Stände, und

<sup>1)</sup> Bon dem portugiefischen Borte: Casta, Familie, Geschlecht.

die Grundanssicht auf der dasselbe rudt, wird in dem Abschnitt über die Versassung dargestellt werden, hier haben wir es nur mit der Geschichte desselben zu thun. Allein wie der Ursprung aller alten Einrichtungen, die sich nach und nach durch Sitte, Gewohnheit, und den Einsluß religiöser Ideen ausbilden, mancherlei Formen durchlausen ehe sie in einer sich befestigen, schwerz zu ermitteln steht, so vorzüglich hier, wo uns die Hulssmittel noch so sehr sehlen. Seber Stand ersodert eine besondere Untersuchung.

Brahmanen. Bir muffen hier einen Blid auf bie Stammtafeln ber hindus werfen, die fast alle burch eine Reihe mythischer Wesen zu Brahma hinauf fleigen. Es laffen fich babei zwei Syfteme von einander unterscheiben. erften bringt Brahma sieben, nach andern gehn Befen unmittelbar hervor; fie werben Brahmabikas, Brahmafohne genannt, und als feine Gehulfen bei ber Schopfung betrachtet; fie merben auch bie gottlichen Rifchis ober Pitris (Bater) genannt. Nach bem zweiten Spftem aber, erzeugt Brahma ben Manu, ober wird felbst Manu, und theilt die Geschlechter. erzeugt nun mit Satarupa sieben, ober nach andern zehn Sohne, welche gleichfalls bie gottlichen Rifchis ober Pitris genannt werben. Der Bhagavat : Purana ftellt wie bas Gefetbuch Manus bas erfte und zugleich bas zweite Syftem auf. In beiben Schriften aber find bie Namen ber Brahmabitas und Manusohne burcheinander gemischt und es scheint bag ur: sprunglich wohl nur fieben (ober zehn) solcher Wesen angenommen wurden, welche fich in der Folge burch bie beiben Systeme verdoppelten, und begwegen auch verwechselt merben, und wir werden in der Folge feben, daß biefe Berboppelung, wie die Entstehung bes einen Spftems burch Einmischung buddhistischer Mothen entstand. Da es uns bier nicht auf jene Spfteme, sondern auf die Abstammung ber vier Stande ankommt, wollen wir uns bloß an die angeblichen Stammvåter berfelben halten, ohne auf eine nabere Beftimmung berselben Rucklicht zu nehmen.

Der Bhagavat = Purana zählt fünf verschiedene Brahma=

nenftamme, welche von gang verschiedenen Geschlechtern ber-Buerft wird einer ber gebn Gobne bes Baiwaffuben (Manus) Drutschen genannt, welcher Bater einer Brahmanenfamilie wurde, welche Dalischtam heißt 1). Gin anberer Sohn bes Manu heißt Arekscham; fieben Geschlechtsfolgen nach ihm werden als Konige, wie es scheint, aufgeführt; bas achte Glieb ift Ufnn (Agni), und biefer Bater einer Brahmanenfamilie, welche Afniwassianam genannt wird 2). (Im Allgemeinen wird Agni immer zu ben Brahmadikas gezählt; boch fann ber Name mehreren Personen eigen fein.) Gin brit= ter Sohn bes Manu wird Nabagen genannt; vier Glieder seiner Nachkommen find nicht Brahmanen; aber ber fünfte, Radiraden, giebt einem Gefchlecht der Brahmanen den Ur= sprung 3). Brei Brahmanenfamilien entstehen eben so in bem Geschlecht der Mondfinder. Minuganda, siebzehntes Glied von Bubbba an, giebt einer Brahmanenfamilie ben Urfprung 1); eben fo Kambilen aus bem Geschlecht bes berühmten Bharata '). Diefen Angaben zufolge fammen die mehreften Brah: manen, die Dalifchtam ausgenommen, aus ben Familien ber Rabschas ab. Das Gesetzbuch Manus steht damit im Wi= \* berfpruche. Es giebt bem Manu fieben Gohne; brei bavon, Maritichi. Wirabich und Atri find die Stammvater aller hobern Befen, ber Gotter und Rafichafas; die vier lettern werben als die vier Stammvater ber vier Raften augegeben, nam: lich, Brighu fur bie Brahmanen, Angiras fur bie Rid,atras, Dulastna für die Baisnas und Wasischtha für die Subras 6). Diese Angaben stehen aber mit allen übrigen Nachrichten, und mit den Bebas felbst im Widerfpruch, und fie scheinen im Gefebbuch auch nur aufgestellt zu fein, um die Ginheit ber Rlaffen, worauf alle Gefete fich grunden, und die in bem

<sup>1)</sup> und 2) Mflat. Driginalfdriften, B. I. G. 143.

<sup>3)</sup> Dafelbft, B. I. S. 149.

<sup>4)</sup> Dafetbft, B. I. G. 161.

<sup>5)</sup> Dafelbft, 3. I. G. 163.

<sup>6)</sup> Manus Gefetbuch, B. III. G. 193 u. f. w.

oben berührten Dythus dargestellt wie, auch geschichtlich und durch Abstammung zu begründen. Selebroofe sührt aus dem Ritsch ein Brahmana an, in welchem solgende Brahmanengeschlechter genannt werden: Geschlecht des Wassschap, des Angiras, des Atri 1). Außerdem werden in diesem Weda noch mehrere Brahmanenfamilien genannt, z. B. die des Masmata, des Wiswamitra, des Kaspapa u. s. w. 2) Wassschapt ist die hier Stister einer Brahmanensamilie, und es ist nicht wohl zu begreisen, wie das Gesethuch diesen großen Heiligen zum Stammvater der Sudras machen kann.

Nach dieser, aus den besten, ums zugänglichen Quellen hervorgehenden Ansicht, daß die Brahmanen zwar in gesetzlicher Hinsicht als eins, ein Stand oder ein Stamm betrachtet werden, aber unter sich in mehrere Geschlechter von verschiedener Herkunft zerfallen, wird ums eine andere Nachricht welche Colebrooke aus dem Rudra Damala Tantra, in seiner Abhandlung über die verschiedenen Kasten der Hindus, mittheilt 3), sehr wichtig. Es heißt: "In Oschambu Dwipa (Indien) rechnet man die Brahmanen zehnsach (b. i. wie aus der Folge hervorgeht: man rechnet zehn Stämme derselben).

<sup>1)</sup> Sareswata-Brahmanen \*). 2) Kanyakubscha-Brahmanen \*).

<sup>3)</sup> Gauda = Brahmanen 6). 4) Maithila = Brahmanen 7). 5) Ut= fala = Brahmanen 8). 6) Dravida= (ausgesprochen: Dravira=)

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 413 - 415.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 393 etc.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. V. p. 53 etc.

<sup>4)</sup> Es ift ungewiß, ob hier die Gegend am Fluffe Sersutty, ober ein Strich am Ganges in Bengalen gemeint ift.

<sup>5)</sup> Mus bem Reiche Ranobich am Ganges.

<sup>6)</sup> Bahricheinlich Gaura, und bas westliche Gar, nicht aber Gaur in Bengalen.

<sup>7)</sup> Das Reich norbofflich vom Ganges.

<sup>8)</sup> Dies Land soll in der Rabe des berühmten Tempels des Dichag- gan = Rath liegen.

Brahmanen <sup>1</sup>). 7) Ramafahthra Brahmanen <sup>2</sup>). 8) Tailan: ga=Brahmanen <sup>3</sup>). 9) Suddschara Brahmanen <sup>4</sup>). 10) Kas=mira=Brahmanen <sup>5</sup>). Shre Sohne und Enkel werden angessehen als Kanyakubscha=Brahmanen u. s. w. <sup>6</sup>). Ihre Nach= <sup>\*</sup>kommen, von Manu abstammend, bewohnen die südlichen Gesgenden, andere wohnen in Anga <sup>7</sup>), in Banga <sup>8</sup>), und Kaslinga <sup>9</sup>); einige in Kamrupa <sup>10</sup>), und Odra <sup>11</sup>); andere sind Einwohner von Sumbha=desa <sup>12</sup>), und andere zweimal gesborne Männer haben sich, von frühern Fürsten gerusen, niesbergelassen in Bada <sup>13</sup>), Nagadha, Warendra <sup>14</sup>), Tschola <sup>15</sup>),

- 2) Marhatta, bas Land ber Marhatten.
- 3) Das bekannte Telinga ober Telingana.
- 4) Gugrat.
- 5) Kaschmir \*).
- 6) Die Brahmanen in Bengalen stammen von fünf Priestern ab, welche von dem Könige Abisura zu Gaura, breihundert Jahre vor unser rer Zeitrechnung aus Kanodsch dahin gerusen wurden. Drei davon gehörzten zu der Familie des Kasyapa, einer zu der Familie des Gandila, der leste zu der Familie des Bhawadwadscha. Sie sind seht zu hundert sechs und sunfzig Familien angewachsen und zählen sich zu dem Stamme der Kanodsch Brahmanen.
  - 7) Schließt bas heutige Bagalpur ein.
  - 8) Das eigentliche Bengalen.
  - 9) An den Ufern des Godaveri.
  - 10) Ein altes Reich, jest eine Provinz von Affam.
  - 11) Bahrscheinlich bas eigentliche Drixa.
  - 12) Ungewiß.
  - 13) Richtiger: Raba, ein Land westlich vom Ganges.
  - 14) Ein gandstrich ber nordlich vom Sanges überschwemmt wird.
  - 15) Gin Theil von Birbhum.

<sup>1)</sup> Bahrscheinlich bas sublich von Karnata unter biesem Ramen be-kannte Ruftenland.

<sup>\*)</sup> Die Bemerkingen S. 216 von 4) bis 8) und S. 217 von 1) bis 5) find von Colebrooke.

Swernagrama 1), Tschina (China) Kula 2), Sata und Berbara" 3).

Dieser lette Theil ber nachricht ift sehr merkwurdig; frühere Rabschas riefen, ober brachten also Brahmanen in bie genannten ganber. Diese ganber fangen weftlich vom Ganges an, nehmen faft bie ganze Salbinfel fublich vom Ganges ein, geben burch Daffa, Bengalen und Affam bis nach China bin, und erstrecken sich bann im Norden ber Sindulander burch Tibet jum Indus bin. Die Einwohner biefer ganber maren, wie in ber Folge gezeigt werben wird, fammtlich Bubbhiften, und es wird baher burch biese Berbreitung ber Brahmanen burch bie Kursten auf Ausbreitung ber Sindureligion unter ben Buddhiften hingewiesen. Allein eine andere Anführung bes Rubra Pamala Tantra giebt biefer Untersuchung noch eine andere Richtung. Es heißt: "Ein Saupt bes zweimal gebornen Stammes, wurde von Saka Dwipa burch Bischnus Abler gebracht, und so wurden Saka = Dwipa = Brahma= nen in Dichambu-Dwipa bekannt." Diefe Einwanderung greift nun fehr in die religiofen Berhaltniffe ber weftlichen Sindus ein welche wir weiter verfolgen wollen, wenn guvor noch etwas über die andern Kaften gesagt worden ift. In Bezug auf die Brahmanen bemerken wir nur noch im Allgemeinen: mehrere Reisebeschreiber haben aus ber weißeren Karbe und ber schönern Gestalt ber Brahmanen auf ber westlichen Halbinfel geschloffen, baß fie nicht ursprünglich zu dem Bolke gehörten und ein eingewanderter Stamm feien. In Bezug auf bie Bolker fublich und westlich vom Ganges, scheint bies, bem Dbigen zufolge, gang gegrundet zu fein, wie nachher noch beutlicher werden wird; in Bezug auf bas eigentliche

<sup>1)</sup> Gewöhnlich Sunargan, ein Land oftlich von Dakka (Dekhan) gelegen.

<sup>2)</sup> Ein Theil des dinefischen Reichs. Colebrooke.

<sup>3)</sup> Colebrooke wagt nicht die beiben letten Namen naher zu bestimmen; wir werden in der Folge aber zeigen daß Saka Tibet, und Berbara oder Barbara ein Land zwischen Kutsch und dem Indus ist.

Bolt ber hindus aber morblich vom Ganges ift biefe Unnahme gewiß falich; bie Geschlechter ber Brahmanen gingen aus bem Bolke felbst hervor. Wenn fie auch hier im Allgemeinen eine schonere Gestalt haben als bas gemeine Bolt, so ift bies fehr begreiflich. Bir werben in ber Kolge feben, bag jeber geborne Brahman, an beffen Korper fich vor feinem fechzehn= ten Sahre irgend ein Fehler entwickelt, ober wer irgend ein Gebrechen mit auf die Welt bringt, aus feiner Rafte gestoßen wird, da man jeden körperlichen Fehler als Strafe für Sun: ben bes vorigen Lebens betrachtet. Beirathet ber Brahman, fo muß feine Gattin einen burchaus gefunden, schonen und fehlerfreien Rorper haben; felbst ein zu ftartes, zu schwaches ober rothliches Haupthaar, zu große Zahne u. f. w., ober Abstammung aus einem Geschlecht bas zu gewiffen Krankhei= ten geneigt ift, schließen ein Dabchen von einer Beirath mit einem Brahman aus. Daß eine folche, burch Sahrtaufenbe fortgefette Sorgfalt in ber Erhaltung bes Stammes, ein fcones, ausgezeichnetes Geschlecht hervorbringen muffe, kann wohl nicht bezweifelt werben.

Richatras, Richatrinas, Krieger, bilben bie zweite Kaste. Wenn bas Gesethuch bes Manu biefe Kafte, um sie ber gefetlichen Sbee, in ber fie als eins betrachtet wird, naber zu bringen, auf einen Stammvater, ben Angiras gurudführt, so fteht bies mit ben Bedas und allen übrigen Rachrichten noch mehr im Widerspruch, als bies bei ben Brahmanen ber Kall war. Die herrscherfamilien ber Mondfinder werden fo gut zu ber Rriegerkafte gerechnet, als die Ronige aus bem Stamm ber Sonnenkinder, und find boch in ihrem Ursprunge von jenen gang verschieben. Angiras wird als Stammvater vieler Brahmanenfamilien angeführt, und nach bem Bhaga= vat = Purana stammen faft von allen Manufohnen Konigsge= schlechter ab. Der Begriff, ben man mit ber Kriegerkafte verbinden muß, geht aus dem Gefetbuche Manus beutlich hervor. Die Gesetze und Borfchriften , Die ausführlichen Bestimmungen aller Rechte und Pflichten ber Kichatras, beziehen fich fast ganz allein auf die regierenden Radschas. Was

von dem Stamme überhaupt vorkonnnt, ist wenig, und trifft vorzüglich nur den Stammunterschied in Bezug auf das Kasstenwesen überhaupt. Bei den drei übrigen Kasten werden die Mitglieder in allen Verhältnissen des dürgerlichen Ledens dargestellt; warum erscheinen die Kschatras nur in ihrem Verhältniß als Herrscher, oder ihres Standes überhaupt? Dies wäre nicht wohl möglich, wenn sie gleich den übrigen Kasten, wie Brahmanen und Waispas unter dem Volke gelebt hätten. Dazu kommt, daß das Gesetzuch, wie wir gleich sehen werden, alle fremden Völker, als ursprünglich zu der Kriegerkaste gehörend betrachtet, und die nur, weil sie eine andre Religion bekennen, zu der Classe der Sudras heradzgesunken sind.

Die Gohne ber Rabschas, ober Konige, ber eigentlichen Kichatras, werben Rabschaputras, Konigssohne genannt; als lein mit biefen Namen bezeichnet man auch eine ganze gemifchte Claffe. Der Gobn eines Brahmans von einer Bai= Ing = Mutter, beißt Ambaschta; ber Sohn eines Ambaschta von einer Baifpafrau, ift ein Radschaputra, und, fügt ber Rubra Pamala Tantra biefer Bestimmung noch bingu: "anbere Taufende (von Rabschaputras) entsprangen aus ber Stirn ber Ruh, welche zur Unterflühung ber Opfer gehalten wurde"1). Dieser mythische Urfprung bezieht fich auf die schon angeführte Erzählung, wo die Bunberfuh Sabala, beim Rampf zwischen Biswamitra und Bafifchtha für ben lettern Beere bervorbringt, von benen nachher noch bie Rebe sein wird; bier bemerken wir nur: daß man Rabschaputras annimmt, welche weber Sohne von hindutonigen, noch Mitglieder ber gemisch= ten Rafte, sondern fremde Bolferftamme find. Es bedarf mohl feines Beweises, daß biese Radichaputras eins mit ber gablreichen Bolkerschaft sind, welche noch Radschaputras (Radsch= puten) heißen, und fich felbst, als zu ber Rriegerkafte gehörig. betrachten, von den hindus aber als, wie viele andere Bolter, aus diefer Kafte berabgefunten und den Subras gleich

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. V. p. 56.

angesehen werden. Da haben wir num ein beutliches Beis spiel, daß ein frembes, nicht zu ben eigentlichen Sindus geborendes Bolk zu einer gemischten Kaste gezählt wird; eine Thatfache, welche in geschichtlicher Sinsicht merkwurdig ift; weil baraus mahrscheinlich wird, was auch aus andern Grunben, wie in ber Folge gezeigt werden wird, hervorgeht, daß unter ben gemischten Stammen: Magabha, Dravira u. f. w. auch die ursprunglichen Ginwohner biefer gander verstanden werben. Der Name ber offenbar von Norden her eingewanberten Maharaschtras, ober Marhatten, hat bieselbe Bebeutung, und fie werben als Bolf im Ganzen zur Kriegerkafte gerech= net, obwohl fie ju ben hindus gewiß nie in einem Berhalt= niß als Rafte gestanden haben. Das einzige Beispiel mo eine Rriegerkafte in eben bem Sinne vorhanden ift, als eine Brahmanenkaste, ift bas gand Kerul ober bie Ruste Malabar, wo bie Napre als wirkliche Kriegerkaste unter bem Botke leben. Allein wir haben schon oben bies Berhaltniß als burch Eroberung entstanden erklart, indem das Bolk und die Rayrs fich in Sitten, Gebrauchen und gesetlichen Einrichtungen wefentlich von ben hindus unterscheiben. In ben eigentlichen hin= bustaaten bestand die Kriegerkaste von jeher wohl nur so, wie sie noch vorhanden ist; d. i. in wenigen, von den alten Herrschergeschlechtern abstammenben Familien. Daß fie burch bie Kriege bes Parafu = Rama zu bem Grabe von Schwache her= abgefunken seien, in welchem sie sich befinden, hat, wie schon gezeigt worden, keinen geschichtlichen Grund; wo fie als eis gene Bolfer auftreten, als in ben Rabschputen, Marhatten u. f. w. find sie jetzt machtiger als vormals, wo die wirklichen Bindukonige noch machtige Staaten beberrichten.

Baifyas. Bon dieser britten Kaste, welche Kausseute, Grund = und Heerdenbesitzer, also den wohlhabendern Theil des Bolks umfaßt, läßt sich geschichtlich noch weniger sagen. Daß das Gesehduch sie gleich den Brahmanen und Kschatras auf einen Manusohn als Stammvater zurücksührt, hat geschichtlich kein größeres Unsehen, als bei den beiden ersten Standen. Der Bhagavat-Purana übergeht ihren Ursprung ganz; benn

wenn auch das sechste Glied in der Stammtasel des Manusohns Drikschen, Wassier heißt, welcher Name vielleicht aus Waispa gemacht ist, so ist kein Grund vorhanden, dieses Glied, das in einer Neihe von Königen ausgeführt wird, und bessen achter Nachkomme Maruten, als der reichste und mächtigste König der Welt erscheint, als den Stammvater der Waispas anzunehmen, wie man gethan hat 1). Nach dem Gesesbuch der Gentoos vermischte sich diese Kasse mit einem fremden Bolksstamme, und gab dadurch mehrerern unreinen Stämmen das Dasein, was unten weiter ausgesührt werden wird, und woraus als wahrscheinlich hervorgeht, daß wohl die Neichen, oder die Kausseute, Grund und Heerdenbesitzer der unterjochten oder zu der Religion der Hindus übergegangenen Völker nach und nach in diese Kaste ausgenommen wurden.

Subras, bie vierte, ober bienenbe Kafte. Der Bha= gavat=Purana laßt diefen Stamm, ber eigentlich bas Bolk ausmacht, von einem Manufohn ausgeben. Pruschten butete bie Beerde, und erschlug in der Nacht aus Frethum eine Ruh, bie er für einen Tiger ansah welcher eine andre Ruh rauben wollte. Diefer That wegen verfluchte ibn feine Guru, und burch biesen Fluch wurde sein Geschlecht Subras 2). Sage hat allerdings mehr Sinn, als wenn bas Gefetbuch diefe Kafte von Wafischtha, bem haupt aller heitigen abftammen lagt. Es ift bei biefer Rafte nicht zu überfeben, daß das Gefet ausbrucklich bestimmt: die Mitglieder berfelben können wohnen wo fie Unterhalt finden, also auch unter frem= ben Bolfern, und daß bie fremben Bolfer ben Gubras gleich= geachtet werden. Wir haben oben gezeigt, daß fremde Bolkerstamme als ursprunglich zur Kriegerkaste gehörend betrachtet werden; dies mochten indeß nur folche fein, welche als befondere Bolfer oder Bolfestamme fich auszeichneten; andere wurden als zu den gemischten Kaften geborend, betrachtet, und bas gemeine bienende Bolk in ben Landern welche man

<sup>1)</sup> Affatische Driginalschriften, B. I. G. 143.

<sup>2)</sup> Uffatische Originalschriften, B. I. S. 143.

sich unterwarf, scheint größtentheils in die Kaste der Sudras übergegangen zu sein. Diese Ansicht der fremden Bolker, als ursprünglich zum Hindustamm gehörend, und von der Würde heradgesunken welche diesem beiwohnt, sließt unmittelbar aus der Borstellung vom Ursprunge des Menschengeschlechts übershaupt her. Brahma (oder Manu) ist der Stammvater aller Menschen. Das Geschlecht desselben seht sich unmittelbar in den Hindus fort, die er selbst in die vier Stämme theilte, und die Würde seines Geschlechts an die Beobachtung seiner Religion und Gesehe knüpste. Es kann also keine andern Menschen geben, als die ursprünglich von den Hindus auszgehen, und zwar aus dieser oder jener Kaste; aber sämmtlich ihre Würde verloren haben, da sie, dieser Boraussehung nach, ihren Glauben verließen.

Sehen wir jetzt auf alles zurück, was — freilich aus sehr beschränkten Quellen! — über die vier erblichen Stände gesagt ist, so scheint geschichtlich zu sein: daß sie aus verschies benen Stämmen und Geschlechtern zusammengesetzt sind; das Erbliche und Geschloßne sich erst nach und nach durch Geswohnheit, und vorzüglich, wie bei der Versassung gezeigt wers den wird, durch die Einwirkung religiöser Begriffe bildete.

Den Ursprung der gemischten, oder Zwischenkasten, welche aus gemischten Ehen hervorgehen, werden wir weiterhin genauer angeden. Die Hinduschriftsteller kommen darin überein, daß die vier reinen Kasten lange neben einander bestanden ehe sie sich vermischten; und alle knüpsen den Ansang dieser Vermischung an eine geschichtliche Thatsache, an die Regierung eines, die Einrichtung des Kastenwesens zerstörenden Königs, mit Ramen Wena, der als ein Ruchloser und Tyrann beschrieben wird. Seine Regierung liegt indeß in einer sehr frühen, noch mythischen Zeit, und die Sagen von seinen Thaten sind sehr verschieden gestaltet. Die älteste Rachricht von ihm scheint die im Gesetzuch des Manu zu sein; es heißt hier: "Man sindet daß zu der Zeit, als Wena die Obermacht hatte, diese Gewohnheit (Witwen wieder heirathen zu lassen) sogar unter Menschen statt gesunden hat (der Versasser behauptet nämlich

welche auch von den Dichainas angenommen find; woraus bann erklarlich wird, wie hemabschandra ihn als ben erften einer Dynastie von Dichainkonigen aufstellen kann, beren Nachkommen er bis Salavahna herab führt 1). Dag Prithu einen großen Ginfluß auf beibe Bolker gehabt haben muß, geht baraus hervor, bag nicht allein bie Sindus eine Avgtar bes Wischnu in ihm verehren, sonbern auch die Dschainas ibn an die Spipe einer ihrer machtigsten Dynastien stellen 2). Diese Ansicht wird durch eine genauere Untersuchung ber geschichtlichen Mythen des Bhagavata bestätigt, der die mehresten Nachrichten ber acht ersten Bucher aus buddhistischen Quellen schopfte. Er nimmt baber im Widerspruch mit bem Ramayana und den Wedas, zwei Ranus an; einen als Sohn bes Brahma, ben bie alte Mythe allein kennt, und einen Konig, ben Wischnu als Fisch in ber Fluth rettet, mobei ber erfte allerdings bem Abam, ber zweite bem Roah nicht unahnlich ist. Die alte Mothe kennt nur den ersten Manu, und leitet die Menschen von ihm her; ber Purana knupft die se Ableitung an den zweiten Manu, und lagt von bem erften funf Bolter abstammen, welche ber Sindumpthe fremd, unter welchen aber die westlichen und oftlichen Budbhiften nicht zu verkennen sind; zu ben lettern gehört Prithu; wir werben balb barauf zurücktommen.

Wir kehren jett zu dem Gegenstande zuruck, von dem wir ausgingen, namlich zu den religiosen Berhaltnissen der

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 316.

<sup>2)</sup> In dem oben angesührten Geschlechtstegister der Könige von Apobhya aus dem Geschlecht des Ikmaku heißt gleichfalls der fünste Wana, was wohl eins mit Wena ist, und zwar nicht sein Sohn, sondern sein Entel heißt Prithu. Sollte von diesen Ikmakus hier die Rede sein? Beim ersten Andlick ist dies wahrscheinlich, doch bleibt dei genauerer Untersuchung die Berschiedenheit der Personen eben nicht zweiselhaft. Se ist nicht glaublich, daß im Ramayana weder der Bosheit des Wena, noch der glänzenden Ihaten des Wischnu erwähnt sein sollten, wenn die Versonen dieselben wären, auch macht der Purana eine ganz andere Opnastie daraus, welche er so gar älter als die der Ikswakus annimmt.

westlichen hindus zu ben oftlichen, welche ohne eine bestimm= tere Anficht, wenigstens ber Brahmanenkafte, nicht beutlich gemacht werden konnen, wenn bies nach unfern beschrankten Bulfsmitteln überall möglich ift. Wir haben oben aus bem Rubra Yamala Zantra bie Sage mitgetheilt, baß Wischnus Abler aus Saka Brahmanen nach Dichambu Dwipa gebracht babe, so bag bort nun Sakabrahmanen und Dichambubrahmanen vorhanden find. Im Gefehbuch der Gentoos wird die Sage mitgetheilt: biefer Abler babe einen Mann aus Safa nach Indien gebracht, von dem der fremde Stamm Deiul bergekommen fei; diese Abweichung wird uns zu weitern Untersuchungen Veranlassung geben. Worauf bezieht fich aber ber fonderbare Bug ber Sage: baß Wifchnus Abler bie Gin= manderer bringt? Es ift flar bag hier ein alterer Muthus zum Grunde liegen muß. Wilford theilt biesen Mothus, angeblich aus dem Bhawisva = Durana und Samba = Durana mit. Indem wir uns auf diesen Schriftsteller berusen, wissen wir febr wohl mas gegen feine Glaubwurdigkeit gefagt merben kann, auch ba, wo er behamptet seinem, ihn tauschenden Brabman nicht mehr zu folgen; auch was gegen bie Ginkleibung biefes Mothus insbesondere gesagt werden kann, ba fie bie Spuren einer nicht fehr alten Philosophie trägt; boch wird bie Grundlage beffelben burch bie oben angeführten Zeugniffe bestätigt. Diese ift im Wesentlichen: "Samba, ber Sohn bes Krisna, hatte einen Beiligen beleidigt, und war von biefem verflucht worben. Gein Bater rieth ihm, er folle, um ben Folgen des Fluchs zu entgehen, sich an die Somme men= ben. Indem er dies that, befahl ihm die Sonne eine Stadt zu bauen, nach feinem Namen: Samba zu nennen 1), und in derfelben ihren Dienst einzurichten. Um aber Priefter zu bekommen, welche im Dienst ber Sonne erfahren waren, beflieg er den Abler des Wischnu — feines Baters — flog da=

<sup>1)</sup> Sollte bie, nach Samba, bem Sohne Krisnas genannte Stabt Samba, mit dem oben im Rubra Yamala Tantra erwähnten Sumbhabesa b. i. dem Sumbha-Lande, nicht gleichbebeutend sein?

~ .£.

mit nach Saka Dwipa, und brachte von dort das haupt der Weisen, Maga und achtzehn Priesterfamilien nach Indien zurück, welche ihm den Dienst der Sonne einrichteten, sich dann in Rikata, wo damals Dscharasanda regierte, niederließen, welches von ihnen den Namen Magadha bekam; auch verheiratheten sie sich in der Familie des Königs Bhobscha, wovon sie den Namen Bhodschakas erhielten. Noch jetzt lebt dieser Brahmanenstamm in Magadha, seine Mitglieder werden Magas, von ihrem Dberhaupte Maga, und Sakas, oder Sakaslas, von ihrem Baterlande Saka, genannt").

Wie es scheint find hier mehrere mythische Sagen gusammengeschmolzen, und bie Errichtung bes Sonnenbienftes unter Samba, und die Berüberbringung bes Maga und feiner Priefter ursprünglich wohl nicht zusammen zu gehören. Bas ber erfte Theil ber Sage klar ausspricht, ift: Es wurde in ben Lanbern welche Krisna und fein Gohn Samba beberrich= ten, ber Dienft einer neuen Gottheit eingeführt, und biefe Daß bei ben alten hindus bie Gottheit war bie Sonne. Sonne und Brahma eins waren, ift schon ofter bemerkt worben; bestände also ber in ben Westreichen neu eingeführte Sonnendienst in ber Berehrung bes Brahma als Sonne? Das ist mabricheinlich, weil hier von Kindern des Mondes bie Rebe ift, und man fich wohl eine Zeit benken muß, wo unter ihnen ber Sonne noch kein offentlicher Tempelbienft errichtet war. Aber woher follen die Priefter kommen, welche biefen Sonnendienst einrichten? Aus Saka; und ihr Dberhaupt iff Maga; aber Maga ift ein Name bes Bubbba 2) und baß biefer bier wirklich gemeint ift, geht aus ber Angabe feiner Eltern hervor 3). Die Magas find also Bubbhapriefter, und

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XI. p. 70 etc. verglichen mit As. Res Vol. IX. p. 32.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 211.

<sup>3)</sup> Maga heißt es, ift ein Sohn des Agni und der Risbschubha. Der lette Rame ist uns unbekannt, aber Agni war in den altesten Zeizten eins mit Siva, wie weiterhin bewiesen werden wird. Run heißt

Magabha nichts wie bas Land in welchem Raga, ober Bubdha verehrt wird 1), und diefer Maga und seine Priester sind Safas und fommen aus Safa; Safa aber ift einer ber ges wohnlichsten Namen bes Buddha, und bie Sakas find gleich: falls Bubbhaverehrer, und Saka, bas Land wo fie herkom: men, bas Land wo Saka verehrt wird — Tibet. Roch jest benennen die Tibetaner ihr Land bekanntlich Bod, Bobh (Budbha) und fich selbst Bod = bichi. Die Ramen Bod, Maga, Safa, bebeuten sowohl ben Gott, als bas Land in welchem er verehrt wird. Konnen nun aber Buddhapriefter bie Ber: ehrung ber Sonne ober bes Brahma lehren? Sier wird bie Sage jum Rathfel — vielleicht nur burch Bilfords Bufam= menschmelzen verschiebener, ahnlicher Sagen in eine - welches zu lofen es uns an Sulfsmitteln fehlt. Dag eine Beranderung in bem Religionswesen unter Krisna eintrat, ift fehr mahrscheinlich; wir wollen versuchen ob wir diefem, für die Geschichte bes Bolks überhaupt nicht unwichtigen Gegenstande nicht auf einem andern Bege etwas naber kommen.

Wir haben schon auf bas verschiedene Verhältniß aufmerksam gemacht, in welchem bie Asuras, Rakschasas ober Riesen
zu ben östlichen und westlichen Hindus stehen. Ließe sich durch
eine Untersuchung alles bessen, was von ihnen erzählt wird,
herausbringen, was wir eigentlich in den altesten Zeiten unter
biesen Wesen zu verstehen haben, so wurden uns nicht allein
die alten Sagen und Gebichte, sondern die Verhältnisse der
beiden Volksstämme überhaupt beutlicher werden. Wir mussen hier nothwendig in die ersten, mythischen Zeiten hinaussteigen. Freilich wagen wir uns dabei auf ein sehr schlüpfriz

Bubbha in ber merkwurdigen Inschrift von Islamabab ein Sohn bek Sutan (Sivas) und ber Maha Maha b. i. ber Parwati. As. Res. Vol. II. p. 384.

<sup>1)</sup> Die herleitung bes Ramens Magadha von Maga scheint ganz richtig, die Zeit der Einwanderung der Magas aber falsch angegeben zu sein, da sie unter Krisna gesetzt wird; Magadha aber schon im Ramanana als ein altes Reich vorkommt.

ges Feld; auf bas Feld ber — tausend verschiebener Auslegungen sähigen — Nythen; aber es ist unmöglich sie alle zu umgehen, weil in jenen Zeiten alles Mythe ist. Wir werden uns indes nach Röglichkeit bemühen, das Mythische von dem Geschichtlichen zu trennen, und die Grenzlinie bemerkbar zu machen, welche zwischen beiden hinlauft, weil nur dadurch die Untersuchung für die Geschichte von Ruben sein kann.

Den Mothus vom Urfprunge ber Suras und Asuras, Abityas und Dityas, ber Gotter, Dewetas und Rakfchafas, finben wir fast in allen Sinbuschriften erwähnt, und Ansvielun= gen auf benfelben fast in allen anbern Mothen. Wir finben ihn, obwohl in gang veranbertem Ginn, unter ben Budbbi= ften beiber Salbinfeln. Die Sindudichter haben biefen Drethus mit eben ber Freiheit behandelt, wie alle ihre alten Drthen und Sagen, und fo find uns brei fehr abweichende Bestaltungen besselben bekannt. Die alteste findet fich unffreitig im Ramanana 1); gefchmudter, ausgeführter und fehr abgean= bert, giebt ihn ber Maha-Bharata, aus welchem ihn Bilkens zugleich mit bem Bhagavat : Gita übersette und in einer Anmerkung mittheilte, aus welcher er ins Deutsche übertragen ist 2). Die britte Abfassung, von beiden abweichend, liefert ber Bhagavat = Purana 3). Wir muffen auf alle brei Rudficht Im Ramanana lautet ber Mothus fo:

"Bormals, im ersten Weltalter, verachteten sich die gewaltigen Sohne der Diti und Aditi, stolz und nach Herrschaft strebend, wechselseitig; sie waren glücklich, machtig, wahrhaft tugendhast, Sohne des großen Kaspapa, Brüder und Kinder zweier Schwestern, welche Gattinnen eines Mannes waren \*). Darauf erhob sich in dem Geiste dieser Großen der

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 410 etc.

<sup>2)</sup> Asiat. Originatschriften, B. I. S. 321 u. s. w.

<sup>3)</sup> Dafelbst, B. I. S. 126. u. s. w.

<sup>4)</sup> Kaspapa und Dakscha werden gewöhnlich zu ben Brahmabikas, von einigen aber auch zu ben Manuschnen gezählt, im Ramayana aber ist Kaspapa ber Enkel bes Brahma und ber Großvater des Manu. Diti,

Gebante: wie konnten wir unsterblich, ungerruttbar und frei von allen Krankbeiten werben? Darüber nachbenkent, faßten fie ben Entschluß: um verschiedene Beilmittel bervorzubringen, und hie und da anzuwenden, wollen wir alle vereinigt das Milchmeer umruhren, die Quintessenz welche hervorgebracht werben wird, wollen wir trinken; bann werden wir frei von Rrankbeiten, unzerruttbar, unfterblich fein, werben Kraft und Starke besiten, und mit Glang und Ruhm befleibet werben. So entschlossen machten sie ben (Berg) Mabara zum Drehstabe, und (bie Schlange) Wafuki zum bewegenden Seil, und quirlten bas Meer, die Bohnung bes Baruna, taufend Jahre. Die Baupter ber Schlange (bes bewegenden Seils) spieen, wahrend fie ben Fels umwand, ein furchtbares Gift aus, welches feurig und bochft verberblich, die ganze Belt, die gesamm= ten Gotter, die Unterweltlichen und die Menschen ansteckte. Einen Bufluchtsort suchend, eilten bie Gotter zu ber großen Gottheit Sankara, bem herrn ber Thiere, ju Rubra, traten por ibn und riefen: rette! rette! Da biefer Gottliche, ber Konig ber Gotter, ber herr bes Alls, fich fo von ben Got= tern angerufen borte, machte er fich fichtbar. Much Sari (Bifchnu) ber Befiger ber Schnede und ber Scheibe '), erschien und fagte lachelnd zu Rudra: herr bes Dreizacks 2), Saupt ber Gotter, mas immer querft in biefem Mecre, welches bie Gotter umruhren, hervorgebracht wird, gehort bir, benn bu bift ber Erftgeborne unter ben Gottern! D Saupt, empfange ben ersten Tribut ber hier gebracht wird, empfange bas Gift! Nachdem ber Berr ber Simmlischen bies gefagt hatte, verschwand er. Hara (Siva), nachdem er diese Worte Saris gehört, und ben Schrecken ber Gotter gefehen hatte, empfing bas furchtbare Gift, als mare es Amrita, und verließ bann bie himmlischen."

die Racht, und Abiti, die Richtnacht, ober der Zag, waren Tochter bes Dakscha, welche Kasyapa heirathete, und mit ihnen die beiden Familien zeugte, von benen die Rede ist.

<sup>1)</sup> Zwei beständige Merkzeichen des Wischnu.

<sup>2)</sup> Der Dreizack ist Sivas beständiges Merkzeichen.

"Darauf quirlten die Gotter und Asuras wieder, und die Drehkeule, ber machtige Berg, fank ein bis Patala (Unter-Run priesen bie Gotter und Gandbarmas 1) ben Bernichter bes Madbu 2): "Du bist die Buflucht aller Geschöpfe, bie besondere Buflucht ber bimmlischen Stamme, erhalte uns o bu machtiger Arm! Du allein bift im Stande ben Berg wieder ju erheben!" Brifitefa (Bifchnu), bies horend, nahm bie Geftalt einer Schildkrote an. legte fich nieber in bas Deer. und nahm ben Berg auf feinen Ruden. Resawa (Bischnu), ber Geift bes Beltalls, fand nun mitten unter ben Gottern, faßte mit seiner Sand ben Gipfel bes Bergs und quirlte bas Nach taufend Jahren ber Bewegung flieg mit feinem' Stabe und Kamandalu 3) ter heilige Dhamwantari empor; erfüllt mit ber Wissenschaft ber Beilkunft; barauf wurden bie glanzenden Apfaras hervorgebracht; durch bas Umruhren der Gewässer wurden diese schönen Madchen Apfaras genannt .). Sechshundert Millionen war die Bahl biefer glanzenden, gotte lichen Madchen, von himmlischer Gestalt, geziert mit herrli= chem Schmud, gefleibet mit Schonheit, Jugend, Sanftheit und jedem Reiz. Da fie aber die gesetliche Reinigung nicht vollzogen, nahm keiner ber Gotter und Danavas 5) diefe Mad= chen zur Che; fie blieben alle ohne Mann. Darauf ward Ba= runi 6), die Tochter des Warung, bervorgebracht welche Aufnahme fuchte. Die Kinder ber Diti nahmen biese Tochter Warunas nicht auf, aber die Sohne ber Abiti empfingen bies unschatbare Dabchen. Aus biefem Grunde werben bie Kin= ber der Diti Asuras ') genannt; und die Nachkommen ber



<sup>1)</sup> Geifter ber Zontunft, gu ben Guras gehorend.

<sup>2)</sup> Eine Personification von Zwietracht und Aufruhr.

<sup>3)</sup> Ein irdener Topf, in welchem Almosen gesammelt werben.

<sup>4)</sup> Bon ap, im Plut. apsu, Baffer, und von rusa, Empfindung, Sinn.

<sup>5)</sup> Gleichbebeutenb mit Afuras.

<sup>6)</sup> Geiftiges Getrant, bier finnbilblich genommen.

<sup>7)</sup> Asuras, d. i Richttrinker, die das geiftige Getrant, ober ben Geistestrank verwarfen.

Abiti Suras '). Beim Empfange der Waruni wurden die frohen Suras mit Vergnügen erfüllt. Darauf stieg das Haupt aller Pferde, dann das erste aller Kleinode, Koustubha 2) und der Gott Soma (der Mond) empor. Das Pferd wurde dem Beherrscher der Götter, das Kleinod Koustubha dem Kesawa geschenkt; aber der aus der Wissenschaft der Heilfunst gebildete Dhanwantari, hervorragend in der Erhaltung der Welt, blieb für den Gebrauch aller."

"Die Gotter, bie Afuras und Sandharvas bewegten wieber bas Meer, und nach langer Zeit flieg bie große Gottin empor, welche ben Lotus bewohnt, geziert mit einer Krone und Armbanbern, ihre wollen Loden in Ringeln fließend, und ihr Kor: per bem ftrahlenden Golbe gleich, mit Perlen geschmudt. Diefe große Gottin erschien in unvergleichlicher Schonheit, mit vier Armen, in ber hand ben Lotus. Go wurde die Gottin Padma 3), ober Gri 1) hervorgebracht. Sie nahm ihren Aufenthalt in bem Bufen bes Padmanabha, bes Sari (bes Bifchnu). Darauf wurde bas herrliche Amrita hervorgebracht, über welches ein fürch= terlicher Kampf zwischen biefen beiben Familien entstand. Sohne ber Abiti kampften mit den Sohnen der Diti. Alle Usuras und Raffchafas !) tamen sufammen; es war ein furcht= barer Rampf, bem Beltall schreckbar. Da alle erschopft maren, nahm Wifchnu, ber Machtige burch Taufchung bie Geftalt eines bezaubernden Madchens an, und ftahl geschwind bas Amrita. Da bie Afuras nun in die Gegenwart bes unverwund:

<sup>1)</sup> Suras, b. i. Trinker.

<sup>2)</sup> Koustubha, ein herrlicher Ebelstein, ber Karfunkel, welchen Bischnu immer auf der Bruft trägt, und von dem Bunderdinge erzählt werden.

<sup>3)</sup> Padma, ber lotus.

<sup>4)</sup> Sri, Reichthum, Gludfeligfeit

<sup>5)</sup> Die Ratschasas, Recken, Riesen, werden hier besonders aufgeführt, es wird sich aber in der Folge zeigen daß Asura und Ratschasa
ganz gleichbedeutend genommen werden, und die letztere Benennung die
häusigere ift.

baren Wischnu, bes Hauptes der Wesen kamen, wurden sie von dem mächtigen Wischnu, dem Allburchdringer im Kampse zerschmettert, und so wurden die Sohne der Diti von den kriegerischen Sohnen der Aditi geschlagen. In diesem sürchterlichen Kampse zwischen den Dityas und den Himmlischen wurden die erstern überwunden; Purandara (Indra) erhielt das Königreich und beherrschte mit den Weisen und Tschanawas 1) freudig die Welt."

Aus der viel ausführlichern Erzählung im Maha = Bharata wollen wir nur bas Abweichende ausheben. "Die glorreichen Schaaren ber Suras besteigen ben Gipfel bes Meru, um über bie Entbeckung bes Amrita zu rathschlagen. Da sagt ber Gott Narayana (Wischnu) zu Brahma: Die Suras und Asuras mogen bas Meer umruhren, wie man Milch in einem Gefaß umrührt. Sind die Wasser in Bewegung, fo wird bas Amrita sich finden. Sie mogen alle Beilpflanzen und was immer bas Rostbarfte ift, sammeln, das Meer umruhren, bann wird bas Umrita fich finden." Nun ift ein Gebirg Mandara, beffen Gipfel über bie Wolken reichen, bas überall mit Pflanzen, Krautern und Baumen bebedt, bie Bohnung ber Gotter und Apfaras (ber Meru wird vorher eben fo beschrieben, und beide Namen bezeichnen im Grunde einen Gegenstand). Alle Krafte ber Gotter reichen aber nicht bin, biefen Berg gu bewegen; fie wenden fich baher an Wischnu, ber neben Brahma fist, und beide gewähren ihre Bitte. Brahma lagt ben Konig ber Schlangen, Ananta erscheinen, und er und Naranana tragen ihm auf, was er thun foll. Unanta ergreift ben Ronig ber Berge mit feinen Baldern und Bewohnern, und bringt ihn gum Meere. Suras folgen und sprechen zum Meere: Wir wollen bie Meere umruhren, um Umrita hervorzubringen. Nun nimmt ber Berr ber Gewässer Theil an der Arbeit. Die Suras und Uguras wenden sich an Aurma-Rabscha, den Schilderotenkonig ber am Ufer fieht, und fagen: Berr, ihr befibt Starte genug ben Berg zu unterftugen! Ich will es, gab biefer zur Untwort und ber

<sup>1)</sup> Gine Claffe ber, bem Inbra bienenben Demetas.

Berg wurde auf feinen Ruden gestellt. Nun beginnt die Arbeit wie im Ramanana, und Suras und Asuras quirlen bas Meer indem fie bie Schlange Bafufi als Seil um ben Berg fchlingen und bin und ber gieben. Die Asuras fteben beim Kopf ber Schlange, bie Suras beim Schwang; Naranana und Ananta ftehen baneben und feben zu. "Die Suras und Asuras hoben babei ben Ropf ber Schlange balb über bie Bellen empor, bald ließen fie ihn wieder herabfinken. Durch biefe gewaltfame Anstrengung fpie bie Schlange Feuer und Rauch und Wind in einem Strome aus ihrem Rachen; biefe fliegen wie eine blitsschwangere Wolke in die Sohe und senkten sich wieder auf bas mude heer ber himmlischen Arbeiter herab, wahrend vom Gipfel bes Bergs auf die Saupter ber Suras und Afuras ein Regen von Blumen berab fiel. Um ben herumgetriebenen Berg brullte bas Meer wie ber bumpfe Donner einer Wolfe. Taufendfache Erzeugnisse bes Meers wurden zermalmt und vermischten sich mit bem bittern Meere. Alles was bas Meer in fich schliefit, die Bewohner bes weiten Abgrundes, wurden vernichtet. Die Baume bes Mandara fturzten berab, zer= schmetterten fich untereinander und fielen mit ihren Bewohnern, ben Bogeln ins Meer. Diefe Baume entzundeten fich burch Reibung und geriethen in Brand, bas Feuer erhob fich, bebedte ploblich ben Berg mit Alammen und Rauch, gleich einer bun= keln Wolke, aus welcher Blit auf Blit herabfahrt. Low' und Elephant fuchten fich zu verbergen, aber die verzehrende Flamme erreichte fie, und Lebenbiges und Lebloses wurde in dem allge= meinen Brande vernichtet. Da schickte ber unsterbliche Inbra eine Wolke, Die burch ftarken Regen ben Brand tofchte. floß von ben verschiebenen Baumen und Pflanzen bes Bergs ber Saft in Stromen berab und mischte fich mit bem Baffer bes Meers. Aus biefem Strome, biefem Gemisch verschiedener Safte aus Baumen und Pflanzen und fluffigem Golbe, aus biefem mildreinen Strome ichopften bie Guras ihre Unfterblichkeit. Die Gewaffer bes Meers nahmen die Ratur biefer Safte an, wurden in Milch, und biefe Milch in eine Urt But: ter verwandelt."

Nun ermuden Suras und Asuras und fleben zu Brahma um Starte; biefer befiehlt bem Bifchnu fie ju ftarten, und die Arbeit beginnt mit verdoppeltem Eifer. Da steigt aus bem Gemaffer ber Mond, dann bie Gottin Gri, bann Gura : bemi, bie Gottin bes Beins 1); bann bas Pferd, ber Ebelftein Rouftubha, ber Baum bes Ueberfluffes, Parkebichat; barauf folgt Gurabhi, die alle Buniche erfullende Ruh. "Der Mond. Sura = bewi und bas gebankenschnelle Pferd, nehmen sogleich auf bem Sonnenwege gegen die Gotter ihren Lauf" 2). Nun erhob sich aus bein Wasser Dhanwantari, mit einem Gefaß in ber hand, welches bas Umrita enthielt. Seber Usur rief nun: Auch ich hab' ein Recht auf das Amrita! Aus bem Meere stieg nun noch ber Elephant Eirawata, geleitet vom Gott bes Donners, hervor, und "ba fie bas Meer langer in Bewegung festen als nothig mar, bracht' es aus feinem Bufen ein tobtendes Gift hervor; es brannte wie Feuer, Dampf verbreitete sich ploblich über die Welt und brei Theile bes Erbbobens wurden von dem todtenden Gift überschwemmt; Siva auf Befehl Brahmas das Gift wegtrank, um bas Menschengeschlecht zu retten. Das Gift blieb aber bem oberften Gott im Salfe liegen welcher baber Nilkant, b. i. Blauhals heißt. Die Usuras saben bies Wunder und geriethen in Berzweiflung; das Amrita und die Gottin Sri wurden ihnen eine Quelle des emigen Saffes."

Narayana nimmt nun bie Geffalt ber Maheni = Maya,

<sup>1)</sup> Suras bewi, die Göttin der Suras, welche im Ramayana Waruni heißt, wird hier "Göttin des Weins" genannt. Dieser erklärende Beisat drückt schwerlich den Sinn der Urschrift getreu aus, da Suras dewi nur Sinnbild eines geistigen Begriffs ist.

<sup>2)</sup> Sura-bewi und das Pferd beginnen hier, wie der Mond, ihren Lauf auf dem Sonnenwege, d. i. im Thierkreise, wo sie vielleicht durch Sternbilder zu erklaren sein möchten. Das weibliche Pferd, Aswini beziechnet die erste Mondconstellation, die Jungfrau wird auf einem Boote sahrend dargestellt, welches man vielleicht auf diesen Ursprung aus dem Wasser beuten könnte — doch stehen diese Bilder und bewegen sich nicht wie hier angenommen wird.

einer bezaubernd schönen Frau an, und zeigt fich ben Afuras, welche entzückt über ben Unblick berfelben, die Bernunft verlieren. Der Anführer ber Asuras ergreift bas Amrita und giebt es ihr; ba greifen alle Afuras zu ben Waffen und ruften fich, aber Naranana giebt unterbeffen ben Guras bas Umrita gu Ein Asura, mit Namen Rabu, nimmt schnell bie Gestalt eines Sura an und stellt sich in ihre Reiben, um mitzutrinken; schon fest er bie Schaale an feine Lippen als Sonne und Mond ben Betrug merken und Wischnu anzeigen; dieser schlägt augenblicklich bem Rahu ben Ropf ab, ehe ber Trank aus bem Munde in ben Korper berabfließt. Der ungeheure Ropf, abnlich dem Gipfel eines Bergs, fpringt mit furchtbarem Geschrei zum himmel, mahrend ber gewaltige Rumpf zur Erde fturzt. Der Ropf aber durch bas Umrita schon unfterblich, schwur ber Sonne und bem Monde ewige Feindschaft und fangt zuweilen ihr Licht auf. Sett erhebt sich zwischen ben Suras und Afuras der furchtbarfte Kampf, ber mit überreicher Phantasie geschildert wird. Die Asuras wollen "die Suras durch Felfen und Berge gerschmettern, die in Menge burch den himmel geschleubert, zerftreuten Wolken glichen, mit ihren Balbern gleich furchtbaren Walbstromen berabfturzten und mit schrecklichem Rrachen gegen einander schlugen. Erde ward bis in ihre Grundfesten erschuttert, durch ben Kall ber ungeheuren Maffen, welche bonnernd fich burch die Felder walzten, gegen einander fließen und fo im Rampf ihre Kraft Wischnu entscheidet endlich, wie im Ramanana, ben Rampf zum Vortheil ber Suras; Die Asuras flieben und verbergen fich theils im Meere, theils in ben Gingeweiden ber Erbe. Die Guras ftellen ben Berg Mandara wieber an feinen Drt, und Indra mit seinen Unsterblichen geben bas Amrita dem Narayana, es aufzubewahren.

Der große Unterschied zwischen dieser Abkassung und der altern, einsachern des Ramayana, fällt von selbst ins Auge. Naturwissenschaftliche und astronomische Begriffe sind hier einzgemischt, und wurden die Deutung sehr erschweren, könnten wir nicht dabei von iener altern Gestaltung ausgehen. Die dritte

Absaffung im Bhagavat = Purana bietet folgende abweichende Buge: Dewandren (Indra) ritt einst auf seinem Elephanten, ba begegnete ihm ber Altvater Durumassen; er segnete ben Gott und überreichte ihm einen Blumenkrang. Indra nahm bies Geschenk febr gleichgultig auf, bing ben Rrang feinem Glephanten um ben Sals, ber ihn herabrif und mit Fugen trat. Erzurnt über biefe Geringschatung fluchte ber Beilige bem Gott, und wunschte baß er alles verlieren moge mas er besite. gleich wurde sein ganges Bermogen burch eine unsichtbare Macht ins Meer geworfen; jugleich griffen ihn feine Feinde, die Rat-Schafas an, vertrieben die Gotter und eroberten ihre Saupt= stadt. In biefer Noth wendet fich Indra an Wischnu, ber ihm als ein glanzendes Licht erscheint, bas eine menschliche Gestalt annimmt und mit Krone und Purpur geschmuckt ift. Die Got= ter, Brahma an der Spige, beten ihn an 1), und er fagt zu ihnen: "Brahma, und ihr Gotter alle, horet meine Worte! Cohnet euch eilend mit den Rakschafas aus; eure Alugheit ahme ber Alugheit ber Schlange nach, die fich verbirgt um eine Ratte gu fangen. Ihr werbet bann in furger Beit im Stande fein, euren Keinden nicht allein zu widersteben, sondern fie zu überwinden. Bebient euch ihrer Sulfe ben Berg Meru in bas Milchmeer zu versetzen; er biene euch ba jur Drehkeule, bas Amrita bervorzubringen. Die Schlange Wasufi biene euch fatt Seiles. Durch biefe Arbeit (bas Meer umzurühren) werbet ihr euch bas himmlische Getrank und alle übrigen Nothwendigkeiten verschaf= fen; eure Feinde aber werden nach ber Arbeit berfelben beraubt werben." Run fohnen die Gotter fich schnell mit ben Rafschafas aus, und holen ben Berg Meru; aber in ber Rabe bes Milchmeers wird er ihnen zu schwer, sie lassen ihn fallen, und er zerschmettert im Fallen viele. Nun wenden sie sich an

<sup>1)</sup> Im Ramanana und Maha-Bharata ift Brahma der hochste Gott, welcher dem Wischnu und Siva Befehle ertheilt; in diesem Purana ift Wischnu das große Urwesen selbst, und alle übrigen Götter sind seine Geschöpfe, oder geringere Formen seiner selbst.

Bifchnu; ber Gott fommt auf bem Garuda 1), hebt ben Bera wie eine leichte Rugel in die Sohe, legt ihn auf den Ropf bes Garuba und bringt ibn an das Ufer bes Meers. Man verspricht ber Schlange einen Theil bes Umrita, und fcblingt fie bann um ben geebneten Berg her. Indem die Arbeit beginnen foll, wol= len die Gotter die Schlange beim Ropfe faffen; aber die Rafschafas machen ihnen ben Rang streitig, ba fie es zu niedrig für fich finden, die Schlange beim Schwanz zu ergreifen. Wischnu lacht über bie Citelfeit, faßt bie Schlange felbst beim Schwanz, bie übrigen Gotter folgen und bie Arbeit beginnt. Rach einigen Tagen verfinkt ber Berg im Meere; ba nimmt Bifchnu bie Gestalt ber Schildfrote an, und hebt ihn wieder empor, und bie Arbeit beginnt aufs neue. Nun fpeiet die Schlange bas Gift, wobei vor Schreck Gotter, Altvater und Menschen burcheinander laufen; man wendet fich an Siva, ber bas Gift megtrinkt und Blauhals wird. In der Unrufung fagen die Got= ter ju Giva: "D bu! ber bu ben Mond auf beinem Sauvte trägft, rette uns!" Gleichwohl fleigt ber Mond nachher erft aus bem Meere. Indem bie Arbeit fortgesett wird, erscheint zuerst die Ruh welche alle Bunsche erfüllt, bann kommt bas Pferd, bann ber Clephant, barauf funf Fruchtbaume und fechs: bundert und vierzig Millionen Madchen, unter welchen auch bie Gri, welche Wifchnu beirathet; jest folgt ber beruhmte Argt Dhanwantari, wecher bas Umrita in einem Gefaß bringt, beffen bie Rafschafas fich bemachtigen. Wifchnu, in Gestalt eines bezaubernden Madchens erhalt den Trank, und giebt ihn den Gottern: ber fich unter bie Gotter fcbleichende Rakichafa, weldem Wischnu den Ropf abschlägt, heißt hier Ragu u f. w. Die Schlacht beginnt, wird burch Wifchnus Gulfe gewonnen und die Rakichafas gieben fich in die Sohlen ber Berge gurud, wohin die Gotter fie nicht verfolgen. Diefer Berfaffer bebient fich ber Namen: Suras und Usuras nicht, fo wie er felbst bie Entstehung bes geistigen Getranks, von bem ber Ramayana biefe Benennungen herleitet, nicht zu fennen scheint.

<sup>1)</sup> Seinem gewöhnlichen Reitthier.

Bir haben biefe brei, aus heiligen Schriften genommenen, Abfaffungen barum fo ausführlich bergefest, um burch Berglei= dung berfelben folgende Sate zu begrunden: Erftens, es fommt bei ber Erklarung Dieses Mothus wenig auf Die einzelnen Buge an. Die Berfaffer behandeln fie nach Billfur, ober wie sie in verschiebenen Ueberlieferungen sich anders gestalteten; fie merben verschieden geordnet, verschieden begrundet und haben sum Theil andere Folgen; fast jede Abfassung hat einige Buge welche ben andern fehlen, boch bleibt ber Sinn bes Bangen berfelbe und es kommt vorzuglich barauf an, biefen richtig aufzufaffen. 3 meitens: ber gange Mothus muß bilblich genommen werben; ber Berg, bas Meer, bas Umbreben, bie Schlange, und alle hervorgebrachten Dinge, find Bilber bie etwas ande= res bedeuten. Dies geht beutlich aus bem 3wecke hervor, ber erreicht wird, und burch bie Mittel, burch welche bies geschieht: fo wie aus bem Rampfe ber nach ber Erreichung entsteht. ift moalich daß bei den Bildern biefes Kampfs auf ein furchtbares Ereigniß in ber Natur Rucficht genommen ift; einige Buge im Maba = Bharata erinnern unwillfurlich an ben abnii= lichen Kampf zwischen Ormuzd und Ahriman in den Zendschriften, boch ift hier alles in einen gan; anbern Gefichtspunkt ge-Dort fampfen Gotter und bobere Befen um ben Sieg bes Guten ober Bofen; hier zwei an fich gute, aber ehrsüchtige Kamilien um gemeinschaftlich erworbene Guter; ber Grund. welcher beide treibt, ift Bedurfniß, bas Mittel biefem abzuhels fen, ift Arbeit. Die Deutung bes Ganzen, wie ber vorzüglich= ften ber einzelnen Buge, scheint nicht schwierig gu fein; boch wollen wir die mythischen Cagen, in welchen die Fortsetzung ienes Rampfes beschrieben wird, erft weiter verfolgen, um in unferer Deutung befto ficherer ju gehn. Roch muffen wir vorlaufig baran erinnern, daß im Ramayana die Afuras als mahr= . haft tugendhaft und gut beschrieben werben, daß sie ihren Saunt: fehler, Berrichfucht, mit ihren Gegnern, ben Gottern, theilen; baß fie in allen brei Abfassungen ehrlicher als biefe verfahren, und, obwohl bie Starkeren, von ben Suras nur betrogen merben, und daß von ihnen also als von eigentlich bofen Mefen,

nicht die Rede sein kann, obwohl in spätern Zeiten dieser Begriff mit den Benennungen Asura, Rakschasa u. s. w. verknüpft wurde.

Die mythische Sage, welche fich ihrem Inhalte nach qu= nachst an biefen Mythus schließt, theilt Polier aus bem Maha= Bharata mit. Dichubichab, ber erfte Beberricher Indiens, und Stammvater ber beiben Ronigsfamilien, ber Dabus und Rurus. wird zugleich zum Indra, b. i. zum Konige ber Gotter ermahlt, und herrscht nun im himmel wie im haftnapur. Er fündigt sofort ben Asuras 1) ben Krieg an, und besiegt sie in vielen Schlachten. Allein Gund, ber Ronig ber Afuras bat eine icone Tochter, und diese will Dichubschad entführen. Er überfällt fie zu biesem 3mede mit seinen Leuten, ba fie mit ihren Frauen in einem Teiche babet; aber schlau verwechselt fie ihre Rleider mit den Kleidern einer Freundin, entkommt durch die Flucht. und biefe wird ftatt ihrer entführt. Gie bieg Daibschann, mar bie Tochter bes Gurus und Sauspriefters bes Ronigs, Schufra ober Sufra 2) mit Ramen, und Dichubschad heirathet fie, ob= wohl fie Tochter eines Brahmans war 3).

Der Bhagavat: Purana berührt diese Sage nur kurz und bunkel, und läßt nicht den Dschubschad, sondern seinen Bater Nahusa zum Dewandern, d. i. zum König der Götter wählen <sup>a</sup>), eine Abweichung die bei so entsernten Sagen von wenig Bedeutung ist. Bei der Sage von dem ersten Kampse zwischen den Suras und Afuras, sindet sich keine Hindeutung auf bestimmte Gegenden; im Bhagavat: Purana ist die Rede im Allgemeinen von dem Reich der Götter, der Hauptstadt Indras, welche die

977

<sup>1)</sup> Polier nennt die Asuras und Rakschafas beständig Daints, woburch bas Dityas ober Daityas b. i. Nachkommen ber Diti ausgebrückt werden soll.

<sup>2)</sup> Sukra ober Schukra, ist in ber Mythe ber Planet Benus, und eben so ber Guru ober Lehrer ber Asuras,. wie Wrihaspati (Jupiter) Guru ber Suras ist. Die Mythe spielt mit Verkörperungen bieser mythischen Wesen, und in dieser Sage ist Schukra bloßer Brahman.

<sup>3)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 399.

<sup>4)</sup> Mf. Drig. Schriften. B. I. S. 160.

Mythe allgemein auf den Meru setz; hier wird das Dertliche schon bestimmter. Dschudschad, der Herrscher von Hastnapur, am obern Jumna, wird zugleich König des Götterreichs, das man also in der Rähe suchen muß. Es verdient ferner bemerkt zu werden, daß in dieser Sage Götter, Rakschasas und Mensschen ganz gleich gestellt werden. Dschudschad, der Mensch, wird König der Götter, liesert den Rakschasas oder Riesen Schlachsten und heirathet eine entsuhrte Riesentochter.

Bir tommen jest auf die Sage von bem Riefentonig Bali, welche der Ramayana, der Maha = Bharata und der Bhagavat= Purang ergablen. Der Ramanana hat sie am furzesten und Bali, ber Sohn bes Wirotschana und Konig ber Muras, befriegte ben Indra, flegte, und rif bie Berrichaft über Die Gotter an fich. Auf Bitte ber Unterbruckten murbe nun Bischnu in bem Brahmanenzwerge Wamana geboren, und ging in Bettlergestalt an ben Sof des Ronigs. Der alte fromme Ronig Birotschana erkannte in ihm ben Bischnu, und betete ihn Nicht so Bali. Bon biefem bat sich Wamana als Bett= ler brei Schritte Land aus. Die Bitte murbe gewährt, bie Bufage befraftigt, und nun bekam ber 3merg augenblicklich eine fo munbersame Geftalt, baß fein erfter Schritt bie gange Erbe, ber zweite das unveränderliche Firmament, und ber britte bie himmlischen Regionen umfaßte. Bali wurde nun gebunden und in die Unterwelt gesendet, bort zu wohnen 1).

Polier giebt die Sage nach dem Maha-Bharata weit ausführlicher, wie dies wegen des nähern Verhaltnisses der westlichen Volker zu den Rakschasas zu erwarten war. Der alte gerechte und fromme König heißt hier Pralhaud und ist nicht der Vater, sondern der Großvater Balis, dessen Hauptstadt Multan ist. Bali griff von hier aus das Reich des Indra und der Götter an, und zwang den Götterkönig die Flucht zu nehmen; doch bald kam dieser, unterstützt von den drei großen Göttern wieder, der Krieg begann aufs neue, Bali wurde geschlagen

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 307.

und zog sich nach Multan zurück. Hier hatte er seinen Hos, seine Familie, seine Rathe, seine Priester. Er rüstete sich aufs neue und suchte durch Opfer die Gunst des Brahma zu gewinnen; dies erschreckte den Indra und die Götter so sehr, daß sie sich an Wischnu wandten, der ihre Vitten erhörte und als Wammana geboren wurde. Dieser geht nun zu Bali, und bittet um drei und einen halben Schritt Land; die Bitte wird gewährt. Bei der Messung umfassen die drei Schritte die Unterwelt, die Erde und den Himmel, und da für den halben Schritt kein Raum mehr da ist, setzt Wischnu den Fuß auf die Brust des Königs. Dieser erkennt nun den Wischnu und slehet um Gnade; entsagt dem Himmel und der Erde und wird von Wischnu als bestänzbiger Beherrscher in die Unterwelt geschickt '). Bali wird hier nicht, wie im Ramayana gebunden, sondern als Beherrscher in die Unterwelt gesendet.

Der Bhagavat : Purana stellt diese Sage in einen andern Gefichtspunkt. Bali beifft bier Birnen, ift ebelmuthig, getreu. hulfreich und freigebig, aber er hat schon in dem Kampfe um bas Amrita gesochten, und ist von Indra verwundet worden; nun racht er fich, greift die Gotter an, und erobert ihr Reich. Muf Bitte ber Gotter wird nun Wischnu als Bamana geboren. und besucht Bali, der ihn freundschaftlich aufnimmt, ihm in feinem Saale die Sufe mafcht, und verspricht alles zu gemah: ren warum er bitten wurde. Run folgt die Bitte um brei Schritte Raum und ihre Meffung; Bali erkennt ben Wischnu und bietet fich mit Freuden ihm felbst bar. Wischnu sett barauf den Indra wieder in sein Reich ein, und macht den Riefenkonig zum Beherrscher ber Unterwelt, wo er mit seiner Familie wohnen, aber endlich durch seine Tugenden und Berdienste König der Götter b. i. Indra, sein werde 2). Wir werden in ber Kolge noch abweichendere Sagen von Bali fennen lernen.

Die Rakschafas werden in diefer Sage von Bali, gang

<sup>1)</sup> Mythol. des Indous. Tom. I. p. 271.

<sup>2)</sup> Mf. Drig. Schriften. B. I. S. 138.

menschlich dargestellt. Die Hauptstadt ihrer Konige ist Multan, wo ihr hof eben so eingerichtet ift, wie bie Sofe ber Sinbukonige. Der Bater, ober Großvater bes Bali ift gerecht und fromm. Bali felbst nicht bofe, ber Begriff ber bofen Befen ift also noch nicht an ben Namen ber Asuras geknüpft. verschiedene Erinnerungen find nun aber an ben Namen Bali gebunden, welche zum Theil außer dem Gebiete ber eigentlichen Sage liegen! Un der Weftkufte ber Salbinsel tragen die in Relfen gehauenen Ueberrefte einer Stadt noch jett feinen Ramen: Mahabalipur, die Stadt bes großen Bali, und ortliche Sagen machen fie zu feiner Sauptftadt 1), legen auch ben Besuch bes Wamana hierher, was badurch unterftust wird. baß ber Ramanana die Wohnung bes Wamana an bas Binbhnagebirg legt. In Ceilon ift ber Ganges bes Bali, wie weit von hier die Infel Bali felbst bekannt; endlich heißt die alte, jett beilige Sprache, welche in biesen Landern herrschte selbst Bali. Was bezeichnet ber Name Bali nun eigentlich in unserer Sage? Ift es vielleicht nur ber Titel eines Dberkonias? Es ware bann begreiflich wie ber Bater ober Großvater bes Bali noch leben und herrschen fann, obgleich ber Sohn die Dberherrschaft ausübt, und ber Bali zugleich Birnen beifit. 28. Jones halt ben Bali fur ben Bel ber Babylo= nier; wenn dies auch nicht anzunehmen ift, fo scheint boch mit ber Benennung Bali, Bel, Baal u. f. w. ber Begriff bes Berrichens überhaupt verbunden zu fein.

Das Riesenreich erscheint unter Bali sehr ausgebreitet; er herrscht in Multan und westlich und sublich vom Ganges; in dieser mächtigen Stellung zeigt auch folgende Sage die Raksschafas. Der Name Sund, Sunda, bezeichnete schon in der Sage von Dschubschad den Riesenkönig, und kommt noch öfter vor. Eine umständliche mythische Sage knupft der Mahas Bharata an diesen Namen. Der mächtige Asura Hiranyakasispus hat einen eben so mächtigen Sohn Nikumbha, und dieser

<sup>1)</sup> As. Res. p. 146 vergl. mit Vol. V. p. 70.

hat zwei Sohne voll Helbenmuth und Tapferkeit, fie beißen Sunda und Upafunda; fie find furchtbar und graufam von Gemuth, boch beibe ungertrennlich mit einander vereinigt, haben nur einen Willen und find beibe immer zu einer That entschlos= fen. Beibe nehmen fich vor bas Reich ber Gotter zu erobern, bringen beshalb Opfer, geben bann zum Lindhna und üben schreckliche Buffe; kleiben sich in Baumrinde, und blos von Luft lebend, stehen sie lange Zeit, strecken bie Arme aus und bewegen ihre Augen nicht. Da fangt endlich von ber Allmacht ihrer Buße ber Bindhya an zu rauchen, und bie Gotter gera= then in Schrecken, fie versuchen alles, um bie beiben Muras in ihrer Buße zu ftoren, aber alle Tauschungen find umsonft, bie beiden Buffenden bleiben beharrlich. Da erscheint ihnen end= lich Brahma, der Urvater felbst, sie zu begnadigen, und sie bit= ten: baß fie mit bem Bermogen jebe Geftalt anzunehmen, ftart und wehrkundig, auch unfterblich fein mochten! Diefe Bitte fchlagt Brahma ab; alles mogen fie fobern, nur nicht Unfterblichkeit! Ihr thatet, fagt er, bie fchreckliche Bufe um ben himmel zu erobern, und beswegen, ihr Fürsten bes Daitya = Stammes, thu' ich euch ben Willen nicht! Sie bitten nun: bag nichts in ben brei Welten fie befiegen ober tobten; baß nur einer von ihnen bem andern obsiegen und ihn tobten Dies bewilligt ihnen Brahma; sie kehren nun in bie Daitna = Stadt jurud, feiern große Feste und greifen barauf bie Welt bes Indra an, und bie überwundnen Gotter fluchten zu Da fie nun die Welt bes Indra erobert, und Brahma. baselbst viele Luftwandler, Yakschas Rakschas 1), getobtet baben, besiegen fie bie Schlangen ber Unterwelt, und alle Stamme ber Metschas am Meerufer 2). Darauf faffen fie

<sup>1)</sup> Rakschas, Rakschasas werden hier den Asuras seindlich entgegen gestellt; obwohl sie im Allgemeinen damit als eins genommen werden. In den spätern Mythen sließen die Abtheilungen der guten und bosen Wesen oft sonderbar zusammen; auch können hier Berhältnisse zum Grunde liegen wie sie in Krisnas Geschichte sichtbar werden, wo Rakschas im Dienst der hindukönige stehen.

<sup>2)</sup> Die Benennung Metfchas, bezeichnet sonft nur eingewanderte,

ben Beschluß: alle Berehrer ber Gotter, b. i. bie Sindus auszurotten; und versammeln ihre Schaaren zu bem Ende am oftlichen Meerstrande, und geben von hier in jeder Rich-Nun werden alle welche Opfer bringen, und die Priefter, welche zu Opfern verleiten, getobtet; Die Butten ber Einsiedler werben zerstort und ihre beiligen Reuer ins Baffer geworfen. 3mar fluchen bie Beiligen ben beiben Uiuras, aber biese find burch Brahmas Segen gefichert, fein Rluch kann ihnen schaben. Da fie nun allen Gottesbienst ausgerot= tet und alle ihre Keinde besiegt haben, geben fie nach Kurukschetra gurud und leben in Freude. Alle Gotter, Siddhas und Weisen wenden sich nun an Brahma, der von den hohern Gottern umgeben ift, und bitten um Sulfe. Brahma befiehlt bem Biswakarman, bem Allbildner, ein reizendes Mabchen zu bilben, und sogleich geht aus feinen Sanben bie herzenraubenbe Tilottama hervor. Die Gotter staunen bei ihrem Anblick; bem Siva machsen baburch, indem er ihr nach allen Seiten nachfieht, vier Gesichter; und Indra bekommt taufend Mugen. Brahma gebietet ihr: jur Erbe herabzusteigen und bie beiben Bruder zu entzweien. Gie schwebt bin und nabet fich ben beis ben Asurafürsten, welche eben vom Trunke glüben; jeber will fie befigen, fie gerathen in Streit, schwingen ihre Reulen, und erschlagen sich gegenseitig. Nun flieben die Schaaren ber Dais thas erschrocken zur Bolle; Brahma und bie Gotter fteigen herab, um Tilottama zu ehren, welche burch ihre Bitte von Brahma erhalt als Sternbild am himmel zu mandeln. Nachbem Indra wieder in sein Reich eingesett worden, fleigt Brahma zu feiner Belt auf 1).

Merkwürdig sind die Hindeutungen auf drtliche Berhaltnisse in dieser Sage. Die Hauptstadt der beiden Asurafürsten

fremde Bolker, hier scheint der Begriff ausgedehnter genommen zu wers den, und die Bewohner der Westkuste, vielleicht als eingewandert, zu bezeichnen.

<sup>1)</sup> Arbichungs Reise gu Indras himmel. v. Fr. Bopp. Berlin 1824. S. 37.

liegt in Kurukschetra, im Gebiet bes Yumna, und wie es scheint in der Nahe des Bindhya wo sie buffen. Ihr Hauptreich scheint auf dem Sochlande Dekhan zu liegen, von hieraus erobern fie Ariaverta, bas Reich ber Gotter, bann die Bestfüste und ben Suben. In biefen Gegenden finden wir auch bas Sauptreich ber Rakschafas in bem Kampfe bes Rama, welcher ber Gegenstand bes Ramanana ist. Es kommt uns hier nicht barauf an. aus welchen Bestandtheilen bie Sage biefes Rampfes zusam= mengesetzt ift, und mas barin eigentlich als geschichtlich anzuneh= men ift, fondern es wird nur vorausgefest, daß berfelben überall etwas Geschichtliches zum Grunde liege, was aus ben gesamm= ten Sagen ber Sindus, wie ber Buddhiften auf Ceilon mit Bestimmtheit abgeleitet werben fann. Der Gefichtspunkt in welchen bie Riefen bier gestellt werden ift im Gangen berfelbe wie in ben vorigen Sagen.

Ueber das rechte Ufer des Ganges, gegen das Vindhya= gebirg bin, haben die Rakschafas zwei hindustadte zerftort, fie muffen bier alfo in ber Rabe fein. Sobald Rama mit feiner Gattin Sita und feinem Bruder Laffchmana in jenes Gebirge eintreten, finden fie fich von Riesen umgeben, welche nun ben Guben bis Lanka bewohnen. Die Hauptstadt und bie Einrichtungen bes Großtonigs Ravana auf Lanka ober Ceilon, gleichen ben Einrichtungen ber hindukonige, nur wird alles glanzvoller und prachtiger beschrieben. Er hat Palaste und Garten, einen harem, seine Minister, Generale und Priefter; und da er endlich fällt macht Rama ben Bruder besselben, ber schon während des Kriegs zu ihm übergegangen war, statt feiner zum Ronig und giebt ibm die Witme bes Ravana zur Gemahlin. So fehr die Dichtung im Ramayana auch in die Welt bes Zaubers und ber Wunder hinüber schweift, die menschliche. Grundlage bes Gangen bleibt immer fichtbar. Im ersten Rampf zwischen Suras und Asuras ift ber Schauplat auf bem Meru; Balis Sauptstadt. - ber in bem ersten Kampf ichon mitkampfte - ist Multan; Sunda und Upasunda regieren in Kurukschetra; jest ist die Hauptstadt des Großkönigs bis Lanka verlegt. Ramas Bug bahin ging auf ber Oftkufte herab; die Hochlander

von Dekhan scheint er nicht berührt zu haben, und so bluhte bier bas Riefenreich fort.

1

Wichtig werden uns nun die Begebenheiten Krisnas, welche sum Theil aus ber Sage beraustreten, und in wirkliche Ge-Rrisnas Thaten finden wir aus zwei verschichte übergehn. schiedenen Gesichtspunkten aufgefaßt und bargestellt. wie er in die innern Angelegenheiten ber westlichen Reiche verflochten ift, und durch seine Theilnahme an dem großen Burgerkriege zwischen ben Pandus und Kurus, biesen Rampf zum Bortheil ber erstern entscheiben balf; in biefer Sinsicht ift er in die Sandlung bes Maba Bharata verflochten, ohne jedoch Sauptgegenstand berfelben zu fein, welches allein bie Pandufohne find. Diefer Rampf und feine Entscheidung war auch feineswegs ber 3med Krisnas als einer Avatar bes Wischnu, sondern, wie der Bhagavat-Purana ausdrucklich lehrt: die Ueberwindung und Ausrottung der Rafichafas. Aus diefem zweiten Befichtspunkt find feine Thaten in eben biefem Purana aufgefaßt, ber feine Theilnahme an den innern Kriegen nur beilaufig ermahnt. Diefer zweite Gefichtspunkt ift auch fur Die Geschichte ber Sindus überhaupt der wichtigere, ber hier porzüglich in Betrachtung kommt.

Der machtige Riesenkonig, welcher ben Krisna angreift, und endlich, obwohl siegreich im Felde, im Zweikampse fallt, ist Dscharasandha 1); der Purana nennt ihn Sarasanden, und Polier Oscheraschind, welches nur Abanderungen des Sanskritnamens sind. Dscharasandha scheint nicht allein über Magadha, wenn man darunter, wie gewöhnlich, Bahar versteht, sondern auch östlich über Bengalen, und weit gegen Süden hin geherrscht zu haben, wo alle mindermächtige Radschas unter seiner Oberherrschaft standen. Konsa, der Oheim Krisnas, hatte zwei Töchter des Oscharasandha zu Gemahlinnen, und da Krisna dens selben tödtete und den Thron von Mathura bestieg, slüchteten die Witwen zu ihrem Bater, welcher, um den Tod seines Schwies

<sup>1)</sup> Nach Wilford ist der Name eigentlich Sandha (im Grunde wohl eins mit Sundha). Dschara, d. i. alt, ist blos wegen bes hohen Aleters oder der langen Regierung des Konigs, vorgesetzt.

ķ

gersohns zu rachen, ben Krisna in Mathura mit einem farten Beere angriff. Der Kampf war blutig, fiebzehn Schlachten wurden geliefert, boch behauptete Rrisna ben Sieg, und Dicharasandha mußte fich zurudziehn. Er sammelte indeg ein neues ftarkeres heer und verband fich mit einem Konige ber Di= letscher, ober Mletschas, ben ber Purana Ratanamen, Polier aber Kalpamen, und einen Konig von Korrassan nennt. Krisna fühlte sich zu schwach gegen biese Dacht, verließ mit ben Pabus Mathura und zog fich gegen bie Westkuste - in bas beutige Rutsch - jurud. hier ließ er auf einem Berge, Ruffam eine feste Stadt bauen, welche er Damaragen nannte 1). Sier weicht Polier ab, ber nun unftreitig aus bem Daba= Bharata bie Sage von ber Bunberftadt Dwarka an bie Stelle jener einfachen, fo gang geschichtlich lautenben Sage fest. So bald namlich Krisna an bas Ufer kommt, erscheint ber Gott bes Meers, und bittet um feine Befehle; Krisna fobert nun einen Bufluchtsort fur feine Untergebnen, um fie in Sicherheit zu bringen; sogleich fleigt eine Insel empor, auf welcher Biswakarman eine mahre Gotterftadt schafft 2). Man fieht wie ber Dichter die einfache Ueberlieferung benutte.

Nach dem Purana griff der Miletscherkönig, nachdem er Eilmärsche (durch die Wüste) gemacht hatte, Krisna zuerst an, wurde aber geschlagen und sein Heer von Krisna und seinem Bruder Balarama vernichtet. Nicht so glücklich waren die Brüder gegen den Riesenkönig, dem sie nun entgegen gingen. Sie mußten sich aus der Schlacht auf einen Berg zurück ziehen, wurden hier von dem seindlichen Heere umringt, und konnten sich nur durch heimliche Flucht retten;

<sup>1)</sup> Kussam ist nur ber verborbene Sanskritname Kouscha, welcher bas ganze kand, das heutige Kutsch bezeichnet, das wie wir gleich sehen werden, als ein eigenes Dwipa ausgeführt wird, und von Wüsten und Meer umgeben allerdings sehr geeignet ist, großen heeren Widerstand zu leisten. Der Rame Dawaragen ist gleichfalls wohl nur aus Dwarka gemacht, und noch jest ist in Kutsch eine Bergstadt Dwaraka, als ehermaliger Sie Krisnas ein heiliger und weit berühmter Wallsahrtsort.

<sup>2)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 598.

welches ber Purana ausbrückt: Krisna sprang mit feinem Bruder über das Lager ber Feinde weg, und begab fich unfichtbar nach Dawaragen. hier ist nun in ber frangofi= schen Uebersetzung des Purana eine große Lucke. Rriege ift weiter nicht die Rede; erzählt wird die Beirath bes Balarama, und bes Krisna, welcher bie Rukmann, welche eben einen Berwandten des Dicharasandha heirathen follte, aber von Krisna entführt wurde. Der Brautigam, Rabscha Siffubolen und seine Freunde fetten bem Entführer nach, holten ihn ein, wurden von ihm aber aeschlagen, ber im Triumph in feine Stadt einzog. Dann beißt es weiter: Nachdem Krisna bie Erde von allen Inrannen und allen tyrannischen Konigen befreit hatte u. f. w. ohne daß man erfahrt wie? biefe Lucke fann aus Dolier erganzt werden. Dicharasandha hatte sich alle Radschas, vom Ganges an gegen Guben unterworfen, benn mehr foll ber Ausbruck: er hatte fie gefesselt, boch wohl nicht fagen. Diese fandten heimlich Boten an Krisna nach Dwarka und baten: sie von ber Berrschaft bes Dicharasanbha zu befreien. Krisna verband sich auch zu bem Ende mit ben Panbus, und fie griffen gemeinschaftlich ben Riesenkonig an; allein ber Krieg fiel unglucklich aus und fie wurden guruck getrieben. Sest verkleidete fich Krisna, Bhima, ber farke Pandu und Arofchuna, fein Bruder, als Brahmanen, und gingen nach Maga 1), zu bem Palaste des Dscharasandha. Dieser, ob er fie gleich als verkleidete Kichatras erkannte, nahm fie doch freundlich auf, benn er war von Natur großmuthig, ebel und menschenfreundlich, und bewilligte ihnen den von Krisng verlanaten Zweikampf. Krisna und Arbschung verwarf er aber als Gegner, weil er ben erften ichon in Schlachten übermunben hatte, der zweite noch zu jung schien, und wählte den starken Bhima. Der Kampf bauerte mehrere Tage, ba bie Rampfer an Starke und Geschicklichkeit sich gleich maren,

<sup>1)</sup> Maga scheint hier gleichbebeutend mit Magadha.

endlich siel ber König und Bhima blieb Sieger 1). Damit war auch das Schicksal des Reichs entschieden, und Krisna wird jest als Haupt der Verbündeten dargestellt. Er macht den Sohn des Dscharasandha zwar wieder zum König, doch unter der Bedingung, alle Radschas welche seinem Vater unterworsen waren, frei zu lassen 1). Dadurch wurde die Nacht des Riesenreichs gebrochen; es löste in mehrere kleine Staaten sich auf, welche, sich untereinander mistrauend, ihre gefährlichsten Feinde, die Hindus, als ihre Befreier betrachteten. Daher wurde es den Pandus leicht, ihre Herrschaft weiter nach Süden auszudehnen; doch blieben auf dem Hochlande und gegen den Kistna hin, andere Rakschassisse ungestört, wurden wieder mächtig und breiteten ihre Herrschaft, wie aus alten Inschriften hervorgeht, gegen Norden aus; doch scheint die alte Größe verschwunden zu sein.

Mit Krisna und Oscharasandha stehen wir auf einem Punkt wo die alte Sage von dem Kamps der Suras und Asuras, der Götter und Rakschasas, sich in den Kamps zweier Nachbarvölker aussöst und in wirklich geschichtliche Sage überzeht. Darum ist schicklich hier einen Halt zu machen, und zurück zu sehen auf alles was über diesen Kamps gesagt worden ist. Die Ueberzeugung muß sich jedem ausdringen, daß die Rakschasas nichts sind, als ein Nachbarvolk der Hindus, mit ihnen aus einem Stamme entsprossen, mit dem sie aber im Kampse lebten, so weit ihre Erinnerung herauf reicht. Dies Volk umgab sie vom obern Indus an, den Strom abwärts, westlich an der Küsse und südlich von Vindhya die Lanka, ja östlich an den Usern des Brahmputra. Obwohl

<sup>1)</sup> Noch jest sind bergleichen Heraussoberungen in jenem Lande nicht ungewöhnlich. In dem englischen Kriege 1782 kamen häusig einzelne Heraussoberer bei dem englischen Heraussoberer bei dem englischen Heraussoberen, das sehr tapfer bekannten Officier heraussoberten. Wilks Historical sketsches, of the south of India. Vol. II. p. 391—392.

<sup>2)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 598 - 613.

nun alle Bewohner biefer weiten Länder Asuras, Rakschafas genannt werden, so ist damit durchaus nicht gesagt, daß sie ein Volk, sondern nur daß sie Feinde der Hindu und Anhanger einer andern Religion waren, und oft, wenigstens auf der westlichen Haldinsel, unter einem Großkönige standen; doch blieben die besondern Namen, wodurch sie sich als besondere Völker, oder Völkerstämme unterschieden, den Hindus keineswegs undekannt.

Die alte Geographie der Sindus, von der wir hier, ebe wir weiter geben konnen, nothwendig etwas fagen muffen, ift noch febr bunkel, und biefes Dunkel mochte um fo weniger jemals gang verschwinden, ba bie alten hindus felbst über biefen Punkt nicht gang im Rlaren gewesen zu fein scheinen. Sie theilten die gange Erde, die ihnen nur in ben Umgebungen ihres Gotterbergs Meru bestand, in sieben Theile, Die fie Dwipas 1) nennen, und die fie eben fo um den Meru her= umlegten, wie bas alte Bendvolk feine fieben Refchwars um feinen Gotterberg Albordich. Diese Theilung entsprang fei= neswegs aus einer richtigen, ober überhaupt aus einer Kennt= niß ber Lanber welche fie umfaßte, sondern aus religiofen Begriffen, benen bie Lanber angepaßt wurben, fo gut es fich thun ließ, weshalb bei ben mehresten eine genaue Bestim= mung wohl nie fatt fant. Es verdient babei bemerkt zu werden, daß bei bem Bendvolk die Theilung in fieben eis nen bestimmten Bezug auf die sieben Amschaspands, ober großen Schutgeister ber Erbe hatte; in ber Mythologie und ben religiofen Ideen der Hindus findet fich aber überhaupt fein Grund zu Diefer Theilung; ihre Mothe nimmt acht Ge= genben und acht Schutgotter ber Erbe an; bie Bubbhiften gahlen nur vier Gegenden und vier Schutgotter. Die Bahl fieben, in Bezug auf die Erdtheile, scheint bei ben Sindus

<sup>1)</sup> Dwipa, halbinfel, Infel. Der Name bezeichnet nicht allein einen Erbtheil, in Bezug auf die sieben Theile, sondern auch ein besonderres gand überhaupt.

sich also blos auf Ueberlieferung zu gründen, und man barf baher um so weniger bestimmte Angaben erwarten.

Die Namen ber fieben Dwipas find nach bem Banus Purana: Dichambu, Dichamala (Yamala?), Kouscha, Ba= raho, Sankha, Dichama (Yama?), Angou; nach bem Bhagavat=Purana, in welchem bie Namen burch bie Uebersebun= gen verandert find, lauten fie fo: Schamban, Belakicham. Ruffam, Krawunscham, Sagam, Salmolybewu, Poschealom. Nach bem Gefetbuch ber Gentoos, find biefe Namen, gleich: falls durch Uebersebungen verunstaltet, folgende: Dichumbu. Pulkhu, Schulmelu, Kuschub, Kerundschub, Schakub, und Puschferub. Dieser lette Name kommt in boppelter Bebeutung vor. Der Bhagavat = Purana theilt Dichambu, ober Indien wieber in acht kleinere Dwipas ober Lander ein, unter welchen bie Namen: Senbu (Sindhu, Sind) und Buschefaram, vorkommen. Dieser lette Name ift eins mit Puschkerub (Pusch= fara), und bezeichnet alfo im Gefetbuch einen Erotheil, bier ein Land in einem Erbtheil 1).

Wir wollen uns hier nur bei ben Ländern verweilen, welche sich zunächst auf unsern Zweck beziehen, d. i. wo wir die Wohnsitze der Bolker zu suchen haben, von denen hier die Rede ist. Diese sind: Dschambu (Oschumbu, Schamban), Indien. So unbezweiselt diese Bedeutung im Allgemeinen ist, so schwierig ist die Bestimmung der Grenzen in Westen, Norden, Osten und Süden, und wenigstens noch drei Dwipas sinden sich auf dem Raume, den wir gewohnt sind das westliche Indien zu nennen. Diese sind: Kouscha (Kussam Ruschud), das heutige Kutsch, was im Sanskrit die jetzt seinen alten Namen Kouscha erhalten hat. Seine Grenzen sind genau bestimmt; in den ältesten bildete es unstreitig eine wirkliche Insel, wie es während der Regenzeit und der Monsuns noch jetzt ist. In der übrigen Zeit ist es gegen

<sup>1)</sup> Affat. Orig. Schriften. B. I. S. 91—98. Gesehuch ber Gentoo's, ober Sammlung ber Gesehe ber Pundits u. s. w. überseht v. R. E. Raspe. S. 109.

Suden vom Meere, fonft überall von durren Buften umges ben, welche blosgelegter Meergrund find. Wahrscheinlich bilbete bas Meer bier einen großen Bufen, den die Strome nach und nach mit Sand und Schlamm ausfüllten, und von dem in bem jetigen See Naranana noch ein Rest übrig ift, an ben viele mythische Sagen sich knupfen 1). Das zunachst hier kommende Dwipa, was fich im Allgemeinen bestimmen lagt, ift Pufchkara (Pufchkerud, Bufchekaram), vorausgefett, woran wohl niemand zweifelt, daß Puschkara das Land ift, in welchem bie Pufchkaras wohnen, und in welchem ber Strom Puschkara fließt. Da im Ramanana Biswamitra feine große Bugung beginnt, geht er in ben Balb gegen Guben 2), alfo in bas Bindhnagebirge. Da er hier von Trisanku geftort wird, geht er gegen Weften in bas Land ber Pufchkaras 3), und lebt im Balde. Da er hier durch die Apfara Menaka, welche im Strome Pufchfara babet, wieder geftort wird, geht er ge= gen das Nordgebirg (ben Himavat) bis zum Flusse Kaufifi 4). Die Lage von Puschkara ift baburch bestimmt, we= nigstens die Lage eines Theils besselben, ba die Grenzen bes Landes schwerlich auszumitteln find. Das vierte Dwipa ift Dichama, wohl richtiger Yama, Die Wohnung bes Yama, welche die gesammte Mothe in Guben von Ariaverta, also füblich vom Bindhnagebirg fett.

Das fünfte Dwipa, welches hier sehr in Betracht kommt, ist Sankha (Saka, Schakub), in dem wir das mittlere und westliche Tibet erkennen. Von der Bedeutung des Namens Saka (Schaka, Kaka u. s. w.), welcher eins ist mit Boad, Bod, dem heutigen Namen Tibets, ist schon oben die Rede gewesen. So wankend, und an eine fire Idee geknüpft, Wilsords Angaben über diesen Gegenstand sind, indem er

<sup>1)</sup> An account of the Province af Cutch etc. by J. Macmurdo. Transactions of the Lit. Society of Bombay. Vol. II. p. 205.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 485.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 511.

<sup>4)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 527.

Saka in England findet und die Brahmanen von dort nach Indien führt, wobei er sie doch über den Paß von Hurzdwar nach Kanodsch kommen läßt 1), so geht doch daraus sehr klar hervor (und weil die von ihm angeführten Stellen immer das Gegentheil von dem aussagen, was daraus hergeleitet werden soll—) wo das Swita, weiße Land, und das Saka der Puranas zu suchen ist.

Da diese funf Dwipas ben Lanberraum umfaffen, auf welchem wir die Hindus und ihre Feinde, die Rakschafas finden, so wollen wir uns barauf beschränken. Das eigentliche Land ber Hindus, Ariaverta, ift gegen den ungeheuren Raum, ben bie Riefenvolker bewohnen, unbedeutend; aber abgerundet und von allen Seiten burch hohe Gebirge und gewaltige Strome geschütt; Die Lander ber Riesen bagegen find burch ungeheure Strecken ausgedehnt und burch Gebirge und Buften gerftuckelt. Much unterscheiben bie Bindus auf Diefem Flachenraum mehrere besondere Bolfer, ober Bolfers stamme, welche schwerlich jemals gemeinschaftlich gegen bie Sindus verfuhren, sondern unter fich eben so getheilt maren als die Hindus felbst, wenn auch ein großer Theil berfelben, vorzüglich sublich vom Ganges mehrmals unter einem Groß= fonig standen. Die alteste Ueberlieferung ber Namen ber ein= kelnen, den Sindus bekannten Bolker, findet fich im Rama= pana, in dem Gebicht von den Bugungen bes Wiswamitra, wo bie Wunderkuh alle Bolker gegen ben Ronig ziehen läßt, welche, wie es scheint, bem Berfasser bekannt maren. Bir wollen bie Namen in ber Ordnung anführen, wie sie bort vorkommen, weil babei in ber That einige Rudficht auf bie geographische Lage ber ganber, aus benen fie herkommen, fichtbar wirb.

1) Pahlawas. Fast alle Ausleger erkennen barin einen Stamm bes alten Zendvolks, die Pehlawis, Pehlwis, ber auch in Fran sich ausbreitete. Die Wohnste bieser Pahlawas

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 92.

können wohl nur in dem nordwestlichsten Theile von Saka, ober über Saka in dieser Gegend hinaus gesucht werden; sie scheinen das letzte Bolk gewesen zu sein, was dem Verkasser in dieser Gegend bekannt war.

- 2) Sakas, die Bewohner von Saka, von welchen schon die Rebe gewesen ist.
- 3) Damanas. 2B. Jones vermuthete in biefem Bolf Jonier; Bifford und Undere nehmen fie gerade hin als folche, und leiten sie von dem Buge Alexanders ab; felbst beutsche Ausleger finden diese Meinung wahrscheinlich 1), doch hat sie entscheidende Grunde gegen sich. Wir finden die Namanas als Stamm ober Kamilie in Dekhan, wo fie auf bem Throne von Amabhriti eine eigene Dynastie bilben 2). wirklich Nachkommen der Jonier, so hatten die Spuren ihrer Sprache, und anderer griechischen Bolksthumlichkeiten, langft entbeckt werben muffen, ba Colebrooke vorzüglich über bie Sprachen und Mundarten biefer Gegenden grundliche Untersuchungen angestellt hat. Ihr Name mag wohl mit dem Namen ber Jonier eben so verwandt fein wie bas Sansfrit bem Griechischen. Wilford fest bas Baterland ber Yamanas an die Rufte, westlich von Kambobscha 3), welches nicht un= wahrscheinlich ift, ob fie gleich auch in Dekhan vorkommen.
- 4) Kambobschas; die Einwohner des alten bekannten Reichs Kambobscha, am Meerbusen von Kambobscha oder Kambaya. Es verdient wohl bemerkt zu werden, daß, so wie hier an der Wesküsste ein Reich Kambobscha sich sindet, eben so an der Ostgrenze der östlichen Halbinsel ein Reich und Strom Kambodscha anzutreffen sind. Wanderten die Völker welche diesen Namen hier und dorthin brachten, vielleicht von einem Stamme des Hochlandes auß? Dort wie hier herrscht Buddhismus, und dort wie hier ist Bali die heilige Sprache.

<sup>1)</sup> Franz Bopp über bas Conjugationssystem ber Sanskritsprache S. 176.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. II. p. 142.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 516.

- 5) Barwaras, ober Barbaras. Die meisten Ausleger halten diesen Namen für eine Bezeichnung von fremden Bolztern überhaupt, und in ähnlicher Bedeutung als bei den Griechen die Barbaren: dies ist aber keineswegs der Fall. Im Rudra Yamala Tantra wird neben Saka auch Berbara—wie schon angeführt worden— als ein eignes Land ausgeführt. Das e und a werden in Namen häusig verwechselt, z. B. in Bengal und Bangal, als Namen eines Landes, und so bezeichnen auch Berbara und Barbara das Land der Barbaras, welches der Jusammenstellung zusolge nordwestlich von Puschtara gesucht werden muß.
- 6) Mletschas, Miletscher, Mulutsch über bies Bolf, ober im spätern Sinne, biese Bolker, werden wir nachher eine eigne Untersuchung anstellen.
- 7) und 8) Haritas und Kiratakas; die erstern fett ber Banu-Purana nach Wilford an die User des Sind; die letztern sind wohl eins mit den Kiratas, welche derselbe Purana unten an den Brahmputra und Ganges setzen soll!).

Die Kenntniß des Verfassers von den einzelnen Bolkern hort also auf, sobald er das Vindhya-Gebirg überschreitet; weiter behnen sich die Nachrichten in Manus Gesetzbuch aus. Wir mussen die hier in Betracht kommende, sehr merkwurdige Stelle ganz herseben:

- "S. 43. Die folgenden Stamme ber Afchatras, find burch ihre Vernachlässigung heiliger Gebrauche, und badurch daß sie keine Brahmanen sahen, unter den Menschen zu der niedrigsten der vier Classen herabgesunken:
- §. 44. Zu Paundrakas, Odras und Drawiras, Kamsbobschas, Yawanas und Sakas; Paradas, Pahlawas, Tschisnas, Keiratas, Deradas und Tschasas.
- §. 45. Alle folche Stamme von Mannern, welche aus dem Munde, Arme, Schenkel und Fuße Brahmas ents sprangen, aber ausgestoßen wurden, heißen Daspus (ober

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 336. 337.

Plunderer) sie mogen die Sprache der Mletschas oder der Arnas reden" 1).

Alle hier genannten Bolker, wahrscheinlich alle fremben Bolker welche bem Berfasser bekannt waren, werden als ursprunglich zu ber Kriegerkaste ber Hindus geborig bezeichnet; eine Ansicht, von der schon oben bei der Kriegerkaste die Rede Die dort schon erwähnten Namen übergeben wir hier. Die Tschinas (Chinas), sind unleugbar die Chinesen; die Paundrakas werden hier als ein eignes Bolk aufgeführt; im Rubra Yamala Tantra werden sie eine gemischte Classe ber hindus genannt, welche fich mit Wartung ber Seidenwurmer beschäftigt 2). Die Paradas konnten an das alte Ver, Bar ober Par der Bendschriften erinnern, der Name konnte aber auch eins fein mit ben Parabikas; welcher Name nach Bil= ford: Pferbegefichter, b. i. Reiter, bebeuten und gegen Beffen gezogene Saihanas bezeichnen foll 3). Es werben bier nun abermals die Mletfchas genannt, und ber Berfaffer fagt von ihnen daß sie zum Theil die Sprache ber Uryas 4), zum Theil ihre eigene Sprache reben. Dies führt uns zu einer schon berührten Nachricht von biefem Bolke guruck. In ber Ginleitung zum Gesethuch ber Gents erzählen bie Brahmanen als geschichtlich und ihre Gesetze barauf grundend: Der Bogel Rerur (Garur, Garuda b. i. Wischnus Abler) habe einen Mann aus Saka Dwipa nach Dichambu gebracht, und baraus fei ber fremde Stamm ober bas fremde Bolf ber Deiul bervorgegangen. Die mythische Sage worauf sich bies bezieht, tennen wir schon. Der Abler bes Wischnu scheint im Allgemei= nen als Bild bes Wanderns betrachtet ju werben; auf einer

<sup>1)</sup> Geschbuch. X. §. 43. 44. 45.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. V. p. 61.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 105. 106.

<sup>4)</sup> Die Arnas, oder Arnyas sollen nach Wilsord (As. Res. Vol. X. p. 74.) die Thomas-Christen sein; was aber höchst unwahrscheinlich ist, da sie ein eignes Reich besasen, und eine Dynastie von Königen aus ihrer Mitte erwähnt wird.

alten, mit einer Inschrift im Sanskrit versehenen Steinsaule, saß dieser Abler mit einer Schlange im Schnabel, und die Inschrift sagt von ihm: er wandere bis an die Grenze der Welt 1).

Der Name Deiul (Diul), ben ber nach Indien gebrachte. ober eingewanderte Bolksstamm führte ist schon merkwurdig. Der Stamm foll aus Cafa, b. i. Tibet gefommen fein, und am untern Indus findet fich in der alten hauptstadt Dint-Sind noch ein Anklang biefes Namens. Manner aus bem Stamme Deiul, fahrt die Einleitung fort, beiratheten Todter ber Baifpas, und aus biefen gemischten Eben entstanden die unreinen Stamme ber Mulutsch, welche wie aus ben fie betreffenden Gefeben, und ber Beschreibung berfelben hervor= geht die Mletschas bes Manu find; ber Rame scheint nur burch die Uebersebungen entstellt zu fein. "Mulutsch, beifit es. find Stamme, welche verbotene Speifen effen; benen erlaubte und unerlaubte Speisen gleich find" 2). Co bezeichnet Manu fie gleichfalls als unrein. Die Stamme ber Mulutsch werben bann aufgezählt, fie beifen Gung, b. i. ber Stamm ber Sternfeber, bann die Stamme Babuf, Baiti, Puhlund, Powuffusch, Resch, Dschebun, Schufeh u. f. w. Der Stamm Gung scheint bier einen Stamm ber Dichainas ju bezeichnen und amar benfelben, welchen Bilfs: Dichung ober Dichungum genannt 3). Er beißt: ber Stamm ber Sternfeber; im Prabobh Tschandrodaya vertritt Digambar, b. i. einer aus ber gelehrten Classe, die Dichainas überhaupt, und erklart fich gegen bie andern Secten in Bezug auf die feinige: "bie bimmlischen Zeichen, Tage, Sonnen = und Mondfinsternisse, ber Ort bes Supiters und bie Knoten, find uns erklart in ben Sastras, welche gottliche Erkenntniß enthalten, und dies ift bie Allwissenschaft ber Arhata" 4). Daß bie Dichainas zu

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. I. p. 380.

<sup>2)</sup> Gefetbuch ber Gentoo's, G. 37.

<sup>3)</sup> Hist. Sketches. Vol. I. p. 503.

<sup>4)</sup> Arhata d. i. die Reinen, nennen die Dichainas fich felbft. Der Name ift eins mit Arna, welcher biefelbe Bedeutung hat, und fo schei-

ben unreinen Stammen, ben Mulutsch ober Metschas gerechnet werben, ift außerbem bekannt, und fo scheint ber Rame Deiul die Ofchainas überhaupt zu bezeichnen. Manner berfelben, beißt es bann, beiratheten Frauen aus ber Rafte ber Baifvas. Diese Kafte umfaßt ben reichern Theil ber Hindus, bie Raufleute, Guter= und Beerbenbesiger, und fo muß man auch bie Deiul fich benten, um biefe Beirathen fich zu erklaren. In ber Unsicht, welche bie hindus von ben Dichainas baben, wird burch diese Nachricht manches beutlich. Sie follen feine Subras unter fich haben, im Gangen gu ben Baifnas gerechnet werben, fich wieber in acht und vierzig Stamme theilen u. f. w. 1). Ursprunglich waren biefe Deiul, ober Dichainas wohl die Besitzer des Landes, welche sich zum Theil burch Beirathen mit ben eindringenden, reichern Bindus, ben Waisvas vermischten, und so überhaupt von ben Hindus als Mischkafte betrachtet wurden, deren fremben Urfprung aus Tibet her, man indeß kannte. Es wird burch biese Umftanbe felbst manches wenigstens bei einigen Stammen ber Dichainas erklarlicher, namlich manche Sitten, Gebrauche und Einrich= tungen, welche sie von den Sindus angenommen haben, obwohl sie mit ihren Grundfagen nicht gang übereinstimmen.

Aus allem, was hier angeführt ist, geht nun hervor: daß, obgleich die altesten Sagen die Volker, von Saka dis Lanka, als Asuras oder Rakschasas darstellen, man mit diesen Namen doch nur die menschlichen Bewohner dieser Länder bezeichnete; unter ihnen mehrere einzelne Volker und Volkersstämme unterschied, und von ihrer Herkunft und ihren Wanzberungen nicht ohne Kenntniß war. Usuras, Rakschasas heißen sie alle, weil sie alle den Hindus seindlich gegenüber standen, und alle eine, den Hindus fremde Religion bekannten, und die Religion der Hindus, wo sie nur konnten, zu unterdrücken suchen, d. i. den Göttern Krieg ankundigten. Uns

nen bie vorhin genannten Arnas mit biefen Arhatas wohl eins zu fein, und die Dschainas zu bezeichnen.

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 291.

willkurlich dringt sich nun die, über diese ganze Ansicht entsscheidende Frage auf: Wo blieben diese Bolker, oder dies große, in so viele Stämme sich theilende Bolk der Rakschafas? Wenn auch aus der Geschichte des Nama und Arisna hervorgeht, daß es von diesen, und den Pandus überwunden, seine Macht gebrochen und zerstückelt wurde, so konnte es doch nicht vertilgt werden, und seine Ueberreste müßten überall sich sinden. So ist es nun in der That, und die Ueberreste dieses großen Volks, sinden sich in den über alle jene Länder zerstreuten Oschainas wirklich.

Daß die Dschainas, oder die Buddhisten der westlichen Halbinsel, wirklich die Ueberreste jener großen Rakschasadsker sind, geht aus zwei verschiedenen Beweisen augenscheinlich hervor. Der erste liegt in den geschichtlichen Ueberlieserungen der Oschainas selbst, odwohl diese uns nur aus wenigen Bruchstücken bekannt sind, und in den damit übereinstimmenden Sagen der Brahmanen. Die Oschainas sollen, nach Wilfords Versicherung, noch viele wissenschaftliche und geschichtliche Werke besitzen, aber sehr zurückaltend damit sein ih, was aus ihrer jetzigen Lage gegen die Brahmanen sehr erklärlich ist, da diese alle ihre Schriften als keherisch zu vernichten suchen, auch viele wirklich vernichtet haben sollen in. Ju bedauern ist, daß die Engländer in Indien, durch eine ganz unrichtige Ansicht der Oschainas verleitet, benselben gar nicht die Ausmerksamkeit widmen, die sie verdienen.

Mackenzie's Nachrichten zufolge, welche er von Ofchainspriestern erhielt, waren ihre Vorsahren in dem Besitz aller Länder, in welche die Hindusagen die Rakschasas setzen. Sie theilen ihre alten Könige in drei verschiedene Classen ein. In die erste gehören die Narastchakrawarti 3), d. i. Könige, welche alle sechs Dwipas der Erde beherrschten (das siebente Dwipa,

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 75.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 214. Unmerfung.

<sup>3)</sup> Tschakra ist bei den hindus die allesbezwingende Wasse, ursprüngslich der Ring des Wischnu, als Symbol der Oberherrschaft. Afchakra-

auf bem Meru, als Reich ber Gotter, ift ausgenommen). Folgende gehn Ramen werden als zu biefer Claffe gehorend, aufgeführt: 1) Bharata. 2) Sagara. 3) Maghawan. 4) Sa= natkumara. 5) Santi. 6) Kunthu. 7) Arasubhuma. 8) Dscha= pafena. 9) Harischena. 10) Brahmebatta. Diese Namen kom= men in ben Sagen ber hindus nicht als Riefenkonige vor, fie scheinen also wohl in einer Gegend regiert zu haben, wo fie mit benfelben nicht in Berührung kamen; bod) blieben fie ihnen keineswegs gang unbekannt, wie aus bem Bhagavat= Purana hervorgehr. Wir haben schon angeführt, baß in die= fem Buche boppelte Quellen benutt find, und ein boppeltes Suftem ber Abstammung ber Menschen aufgestellt wirb. Der Ramanana, bas Gefetbuch Manus (wenn bies Buch auch sieben Manus annimmt, so sind sechs noch zukunftig) und Die Upanisads fennen nur einen Manu, von bem fie bie Menschen ableiten, und eigentlich nur die personificirte Idee ber Menschheit ift. Der Verfaffer jenes Purana fant indeß Nach= richten von Bolkern und Konigen, welche er burchaus nicht in die Genealogien ber hindus, die fie bis zu ben Brahma= oder Manufohnen binaufführen, einschieben konnte; er fand ferner in feinen Quellen bie Sage einer Aluth, in welcher alle Menfchen umkamen, und nur einer auf einem Schiff gerettet wurde. Diesen Geretteten machte er nun zu einem zweiten Manu, und die Abstammung der Menschen, wie die alten Quellen fie an ben erften Manu knupfen, knipft er nun an ben zweiten; ben erften nennt er Suagambhu, wie bie alte Mothe ihn nennt 1), ben zweiten nennt er Baiwassuben. Diefer Name, Baiwaswata, der Sonnengeborne (von Baimaswat bie Sonne) gehort gleichfalls bem altern Manu, ber ein Sohn ber Sonne war 2); um ihn auf ben zweiten aber an=

warti ist also Ringträger, ober ber bie Oberherrschaft führt, was burch bie Beherrschung ber sechs Dwipas, b. i. ber ganzen Erbe, ausgebrückt wird.

<sup>1)</sup> Uffat. Driginalschriften, B. I. S. 55. Manu. Vol. I. 61. 63.

<sup>2)</sup> Ramayuna. Vol. III. p. 454.

wenden zu konnen, lagt er in diefem den erften noch einmal geboren werden 1). Dadurch wird er aber gezwungen ftatt ber fieben Manus bes Gefetbuchs, vierzehn anzunehmen. Un den ersten Manu knupft er nun die Abstammung von fünf Geschlechtern, welche bie eigentliche hindumythe nicht kennt. Er hat zwei Gobne und drei Tochter. Da Brahma ihm befiehlt fich fortzupflanzen, ift bie Erde mit Waffer bebeckt; Wischnu nimmt die Gestalt des Ebers an und bebt sie empor, indem er zugleich den Riefen todtet der fie hinabzog. Die drei Tochter beirathen brei Brahmafohne, unter welchen Daficha Diese drei Paare, beißt es, bevolkerten die Erbe, und Parifichitu, ber zu den Mondkindern gehort, foll von Dakscha abstammen 2). Der Widerspruch der barin liegt, da alle Diese Geschtechter in ber Fluth umgekommen sein sollen, ift nicht ber größte auf ben man in biefer Busammenstellung ftofit. Es folgen nun bie Befchlechter ber beiden Gobne. Der alteste beifit Prametiden. Er beberricht die sieben, von sieben Meeren umgebenen Inseln, b. i. die ganze Erde, mas bem Beariff der Nara atichafrawarti der Dichainas gang entspricht; er lebt hundert Millionen Jahre; eine der hindumythe wider= sprechende Bahl, welche hunderttausend nicht überschreitet, in ber Dichainmothe aber gewöhnlich ift. Er vertheilt die fieben Theile ber Erbe unter feine fieben Gohne; ber altefte, Agnidruwen, bekommt Indien; ihm folgt fein Gohn Nabi, bessen Sohn Riklaben eine Avatar bes Wischnn ift; biesem folgt fein Sohn Bharata, welcher acht Millionen Sabre fo alucklich regiert, daß Indien von ihm den Namen: Bharatagandam (das Land Bharatas) erhalt. Diefer Bharata Scheint nun eben ber Bharata ju fein, welchen bas obige Verzeich= niß als ben erften Großfonia anführt.

Noch ist merkwürdig, was von Riklaben angeführt wird. Er hatte hundert Sohne. Bharata besteigt seinen Ihron; achten giebt er Provinzen; neun wählen den geistlichen Stand;

<sup>1)</sup> As. Orig. Schriften. B. I. S. 141.

<sup>2)</sup> Dafelbft, 28. I. G. 55.

zwei und achtzig legen sich auf göttliche Wissenschaften und heißen Brahmanen. Bharatas Sohn und Nachfolger hieß Sumady, und bekannte sich zu der Lehre der Boter (Budbhissen). Es werden nun noch vier Glieder der Familie kurz genannt 1).

Die zweite Claffe ber Konige in ben Berzeichnissen ber Dichainas, heißen Wasudewakula, b. i. folche bie nur über brei Dwipas herrschten. Folgende neun Namen werden genannt: 1) Aswagriwa. 2) Taraka. 3) Meruka. 4) Nisunbha. 5) Kaitabha. 6) Bali. 7) Praharana. 8) Rawana. 9) Dscha= rasandha. Sier fallen nun sogleich bie Namen auf, welche als Großfonige der Rakschafas in allen Sindusagen vorkom= Dicharasandha mar ber Gegner Krisnas, Ramana ber Gegner Ramas; Die Sage von Bali ift oben erzählt; Di= funbha ist vielleicht eins mit Nikumbha, dem Bater bes Sun= Taraka ober Tarake spielt in ben alten Mythen eine wichtige Rolle, er beherrscht als Haupt ber Asuren bie Erde, und greift mit einem farten Beere ben Stanba an 2). Auch kommt ber Name Taraka weiblich, als Gemablin bes Riesenkönigs Sunda vor 3). Der Name Sund, Sunda, kommt in diefen Berzeichniffen nicht vor; allein es ift bann von ei= ner britten Claffe ber untergeordneten Ronige, Die naturlich die gahlreichste von allen ift, die Rede, von benen aber keis ner genannt wird; die Benennung biefer Konige überhaupt ift: Mandaladhaifa. Manche berfelben fonnen burch ihre Kriege mit den Hindus in die Sagen berfelben verflochten fein, welche in ber Geschichte bes Bolkes felbst keinen großen Namen erworben haben. Nach Dicharafandha follen feine Nachkommen von einer andern Familie verbrängt worden fein, von welcher neun Regenten genannt werben. Bon einem Ronig ber britten Claffe, welcher Grenika, und Großkonig, Maha = Radscha genannt wird, sollen zwei Dynastien, Die ber

<sup>1)</sup> Uf. Orig. Schriften. B. I. S. 85-91.

<sup>2)</sup> Mythol. des Indous. Vol. I. p. 216.

<sup>3)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 272.

Tscholarus und die der Ballols, oder der Balharas herkommen. Bon der letten Dynastie fanden zwei reisende Araber noch im neunten Jahrhundert unser Zeitrechnung in Guzerat sehr machtige Könige, und bezeichnen sie als Buddhisten 1), was auch von Edrisi bestätigt wird 2).

In biefen Verzeichnissen sind bie Konige nicht in chronologischer Ordnung aufgeführt, sondern nach ihrem Range und in Claffen getheilt, baber fie auf die Beitrechnung gar nicht bezogen werben konnen. Die Berwirrung, welche in biefer hinsicht in ben Angaben herrscht, wurde auch noch wohl burch bie Art vermehrt, wie bie Nachrichten mitgetheilt werben. Mackenzie mußte fich bie Mittheilungen ber Priefter erft von einem Brahman überfeten laffen; biefe Ueberfetjung war ohne Ordnung niedergeschrieben, und Colebrooke mußte sie verbessern, wobei er "einige Angaben versette, ohne jedoch ben Ginn zu andern;" aber er hatte bie Driginalworte nicht vor fich. Daber finden fich in Bezug auf die Zeitrechnung bie grobsten Berftoße; so wird bie Dynastie ber Balharas früher angeführt als die Eroberung bes Dekkan burch bie Webaverehrer, und auf Krisna und Rama (Bala=Rama), folgen gleich die Mufelmanner 3). Man wurde fich baber auf biefe Angaben wenig verlaffen konnen, wenn fie nicht auf andere Beise bestätigt murben. Dies geschieht aber auf zwei Wegen; einmal burch Buchanan, ber seine Rachrichten in Maisur sammelte, und in ber Hauptsache mit Mackenzie's Un= gaben übereinstimmt 4), und zweitens burch Colebrooke, welder so gludlich mar bie Schrift eines Dichaina, bas Bor= terbuch bes hemabschandra zu erhalten, in welchem er fast

Anciennes Relations des Indes — de deux Voyageurs mohametans qui y allèrent dans le neuvième siècle. Paris 1718.

<sup>2)</sup> D'Anville ancienne Géogr. de l'Inde — p. 94. Borzüglich verbient verglichen zu werten: Wilks histor. Sketsches. Vol. I. p. 503 u. s. w.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. 1X. p. 144 etc.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 279.

alle jene Nachrichten und dieselben Reihen von Königen fand 1); nur sind einige Namen verändert oder versett, ein Umstand, der auch in den Berzeichnissen der Hinduschinge vorsommt, und keineswegs hinreicht diese Berzeichnisse überhaupt zu verswersen. Manche Irrungen scheinen daher entstanden zu sein, daß einige Oschainkönige und Hinduschinge einerlei Namen sühren, und daher verwechselt sind. So haben die Oschainas eine Dynastie der Ikswakus, die in der Gegend des Indus herrschte 2), während die Ikswakus der Hindus ihr Reich am Sarayu (Dewa) hatten. Bei der Berzleichung dieser Sagen der Dschainas, mit den Sagen der Hindus die Rakschasse betressend, dringt sich die Ueberzeugung aus: daß die Oschainas wirklich die Nachkommen der Rakschass sind.

Che wir weiter geben, muffen wir noch auf eine 26= handlung Colebrooke's Rucksicht nehmen, in welcher er die Meinung Joinville's, Chambers und andrer, welche behaupten: bag bie Buddhiften in Indien alter als die Brahmanen maren, zu widerlegen und zu beweisen sucht: daß sie eine jun= gere, von ben Brahmanen ausgegangene, und von biefen vertriebene Secte, die Dichainas aber feine Buddhiffen, fonbern eine Brahmanenfecte feien 3). Wir haben ichon im vorigen Abschnitt barauf aufmerksam gemacht, baf Colebroofe in ber Unsicht ber Wedanta=Theologen befangen fei, und biese Be= fangenheit gestattet ihm auch bier nicht frei zu untersuchen. Den Beweis für feine Meinung beginnt er mit folgendem Dilemma: Als die Griechen unter Alexander die Indier fennen lernten, hatten fie vier Raften; es fonnten also feine Buddhiften sein, weil diese keine Raften baben; wenn die iebigen Buddbiften aber damals vier Raften hatten, fo maren sie noch keine Buddhiften. Wir wollen bier nicht einmal in Anspruch nehmen, daß ber Verfasser bie gabtreichen Bolferschaften Indiens, als ein Bolf nimmt, fondern nur be-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 302.

<sup>2)</sup> Dasethst, S. 219.

<sup>3)</sup> Dafetbft, G. 292.

merken, daß jenen Schluffen eine gang irrige Boraussetzung jum Grunde liegt; dag namlich, ba bie jetigen Buddhiften auf der öftlichen Salbinfel keine Raften haben, auch die altern Buddhiften ber westlichen Salbinsel feine Raften ha= ben konnten. Wir finden die Theilung in vier Classen bei vielen alten Bolkern, wenn sie auch, wie bei bem Bendvolke, nicht erblich waren; allein Gewohnheit und ber Glaube an Seelenwanderung, konnte fie leicht erblich machen, ohne baburch eine gangliche Trennung in ben übrigen Religionsleh= ren hervorzubringen. Eben so scheint bas Urvolf von dem bie Buddhiften, die Sindus und bas Zendvolk ausgingen, vier Claffen, ober Raften gehabt ju haben, welche nicht erblich waren, fich unter bem Bendvolk und öftlichen Buddhiften als nicht erblich erhielten, am frühesten unter ben Hindus, später unter vielen Abtheilungen ber westlichen Buddhisten erblich wurden, wenn andere biefe Erblichkeit verwarfen. Daß bie öftlichen Buddhiften ben Unterschied ber vier Classen bes Bolks fennen, und biefe felbst in ihren heiligen Schriften unterschieben werben, bezeugt Buchanan, aus eigner Ginsicht in bie heiligen Bucher ber Maramas, doch wird bie Kriegerkaste vor bie Priesterkaste gesett 1). Beim Bendvolk laßt ber Rang ber beiden erften Classen sich nicht genau angeben; die Krieger scheinen ben Priestern, biese aber bem Konige untergeordnet gewesen zu sein 2), ein Berhaltniß bas auch bei ben monar= chischen Sindus statt fand. Daß bei einigen Bolferftammen ber westlichen Buddhisten diese Classen fehr fruhzeitig erblich wurden, mochte eben aus jenen griechischen Zeugniffen erhellen; bei andern lagt bie spatere Ginfuhrung ber Erblichkeit sich geschichtlich nachweisen, noch andere haben sie nie ange= nommen 3). Der eigentlich religibse Grund bes Kaftenwesens liegt in der Lehre von ber Seelenwanderung, welche allen

I) As. Res. Vol. VI. p. 251.

<sup>2)</sup> Zend : Avesta . B. I. S. 130. Man vergleiche auch: B. II. S. 335. 348. 353.

<sup>3)</sup> Historical Sketches by M. Wilks. Vol. I. p. 150. 151.

Bubbhiften gemein ift und fie fur bas erbliche Kaftenwefen empfanglich macht. Auf bie Geschichte bes Budbhismus ton= nen wir hier nur einen flüchtigen Blid werfen, und einiges anführen, mas zur Erlauterung bes Dbigen bient. Die große Religionspartei spaltet fich in brei Sauptfecten; 1) bie Secte ber oftlichen Salbinfel, welche wieder in zwei Unterabtheilun= gen zerfallt; 2) die Secte ber westlichen Salbinfel, fich vorzüglich von ber vorigen burch die Bahl ber Buddhas, oder Reformatoren ber alten Religion unterscheibend, da jene nur vier, biese vier und zwanzig annehmen, und 3) bie Secte in Tibet und bem norblichen und offlichen Uffen, beren letter Buddha in jedem Oberpriefter immer wieder geboren wird. In China, noch mehr in Japan haben biefe Secten fich in= einander verschmolzen, doch scheint in Japan der westliche Buddhismus vorzuherrschen. Wie fehr muß man in den Ansichten der Brahmanen befangen fein wenn man glauben kann: biefe, über ben größten Theil Afiens, und unter ben alteften Bolkern verbreitete Religion, fei aus der Lehre einer Sindufecte hervorgegangen, beren Bekenner man aus ihrem Baterlande vertrieb.

Die Beweise welche Colebrooke ferner ausstellt, daß die Oschainas keine Buddhisten, sondern — wie die Brahmanen behaupten — eine Secte der Hindus seien, bestehen darin: daß sie in vielen kirchlichen Einrichtungen mit den Brahmanen übereinstimmen. Aber wie könnte dies, bei dem langen Durcheinanderleben der theilweise stattgesundenen Vermischung und dem herrschenden Einsluß der Brahmanen, wohl anders sein? Dennoch werden wir in der Folge zeigen, daß die Brahmanen weit mehr von den Buddhissen, als diese von ihnen angenommen haben. Was hier aber über die Oschainas entscheidet und sie als wirkliche Buddhissen darstellt, ist, was Colebrooke selbst zugesteht, daß sie Wedas und Puranas der Hindus ganzlich verwersen und ihre eigenen, heiligen Schriften haben, welche Buchanan näher beschreibt und von denen das erste Gometa (Gautma, Buddha) Sara (Sastra),

genannt wird; und biefer Gometa, oder Gotema Radscha wird in riefenmäßigen Abbildungen in seinen Tempeln verehrt 1).

Die Brahmanen betrachten sich als das erste und Hauptvolk der Erde, von dem alle übrigen ausgingen, fo auch ihre Religion als die erste und alteste, und alle andern als von ihr ausgehend. 2B. Jones, Colebrooke, und die meisten Berfaffer der As. Researches, querft mit ber Sprache und Literatur ber Brahmanen bekannt, nahmen biefe Borftellungen auf, und verbreiteten fie durch ihre Schriften über Europa, wo sie noch die herrschenden sind. Erskine weicht nur wenig. fo auch Spees von biefer Meinung ab. Ersterer nimmt brei Religionsparteien in Indien an, die Brahmanisten, die Budbhiften und die Dichainas, welche feiner Meinung nach ben Buddhisten naber fteben als den Brahmanisten. Er wirft zwar die Frage auf: ob die Brahmanisten oder die Buddhisten als ter feien? tritt aber ohne eigene Untersuchung ber Meinung Colebrookes bei 2). Wie wenig Kenntnif biefer Verfasser von ben brei Secten überhaupt hat, werden wir weiterhin feben. Die wenigen Stimmen, wie Joinville, Chambers u. a. welche bie Buddhiften als die altere Partei betrachten, erregten menia Auffehn, weil fie ihre Behauptungen nicht geschichtlich ju begrunden wußten. Wichtiger, und boch noch weniger beachtet, ift die Meinung des Geschichtforschers Wilks, welcher auch mit der Literatur und ben Sagen ber Buddhiften befannt, zu ber Ueberzeugung fam: beide Parteien, Brahmanisten und Buddhiften, feien gleich alt, hatten urfprunglich nur ein Volk ausgemacht, bas in ber Folge aber fich in zwei Secten trennte, welche Trennung er aber schon vor Alexanders Zeit eintreten laft 3). Wie nahe Wilks in biefen Behauptungen ber Wahr= beit gekommen ist, hoffen wir in der Fortsetzung unserer Untersuchung zu zeigen.

<sup>1)</sup> Fr. Buchanans Reise durch Maisur u. s. w. 1807 (Siehe die Wig. Literaturzeitung, Rr. 286 und 287. Rovember 1818).

<sup>2)</sup> Transactions of the L. S. of Bombay, Vol. III. p. 494 etc.

<sup>5)</sup> Histor. Sketches. Vol. I. p. 511.

Wir kommen zu dem zweiten Beweise, von dem oben die Rede war, und der uns der überzeugenoste zu sein scheint, obwohl wir dabei nicht allein mit den englischen, sondern auch deutschen Erklärern indischer Alterthümer in Widerspruch treten. Wir legen die Thatsachen, auf denen er ruht, allen Sachkundigen vor, und sodern sie zur Prüfung auf; indem die Ansicht welche durch denselben begründet wird, für das indische Alterthum überhaupt höchst einslußreich sein muß. Seber, der mit diesen Gegenständen sich ernstlich beschäftigt hat, wird sich auch überzeugt haben, daß uns das indische Alterthum nicht eher klar werden kann, dis das Räthsel der alten Felsentempel in jenem Lande gelöst sein wird, und eben in der Auslösung dieses Räthsels besteht unser Beweis.

Nicht allein auf der westlichen Salbinfel, fondern weit über dieselbe hinaus, gegen Norden, finden sich bekanntlich eine Menge alter Denkmaler, jum Theil aus behauenen Steinen aufgebaut, jum Theil in ben harteften Fels gehauen, welche an Große und Pracht hinter feinem Denkmale bes 21= terthums zurückstehen, und mit Bildwerk und Inschriften bebeckt find. Die erftern, aus Steinen über ber Erbe aufgebauten, find uns hier minder wichtig, weil fie uns weniger bekannt sind, man auch nicht sicher ift, ob nicht manche in ihnen aufgestellte Figuren junger find als bie Tempel felbft. Die zweite Urt Tempel, welche in den lebendigen Fels ge= bauen find, kommt bier also vorzüglich in Betracht. Diefe zweite Claffe ber Denkmaler, auf welche bie vorzuglichfte Aufmerksamkeit ber Bevbachter gerichtet mar, und bie uns jum Theil jett ziemlich bekannt sind, wird von dem alten Lande ber hindus, wie wir dies zu Anfange dieses Abschnitts bestimmt haben, durch eine geographische Grenze getrennt. bem alten Ariaverta, dem eigentlichen Bildungslande ber Sindus, finden fich überall wenige Denkmaler, und die fich finben, gehoren alle zu ber erften Claffe; auch nicht ein Dent= mal ift uns in jenem Lande bekannt, bas in Felsen ausgehauen mare, ober bei welchem man, mas in den andern Gegenden fo baufig vorkommt, ben Kels von außen begrbeitet. und ihm die Gestalt eines Tempels, oder eines Thieres gegeben hatte. Wenn in dem nördlichen, mit Gebirgen angefüllten Theil des Landes, einige kleine, ganz unverzierte Grotzten gefunden werden '), so sind sie der Beschreibung zusolge, zu unbedeutend, um hier überall in Betracht zu kommen. In Gegenden des hohen Gebirgs, welche von den Hindus am heiligsten geachtet werden, und wo überall senkrechte Felswände sich darbieten, und wo man nicht erst nöthig gehabt hätte, mühsam die Abhänge der Berge wegzuarbeiten, wie hie und da in Dekhan, sinden sich nirgend Denkmäler der Art; ja wo die Natur an heiligen Orten ihnen schon Höhlen darbot, benuchten sie diese nur um kleine Tempelchen hineinzubauen '2), so ferne lag ihnen die Idee von in den Fels selbst gehauenen Tempelgrotten.

Gang anders gestaltet fich bas alles wenn wir über bie Grenze bes alten Sindulandes binmeg, und in bie Gegenden treten, welche von den Rakschafas bewohnt wurden. Die Sauptbenkmaler gehören hier alle zu ber zweiten Classe, find in Felsen gehauene Tempel, um welche ber fich baufig mehrere fleine Felsenzellen finden. Wir wollen jest bloß biefe in Fels gehauenen Denkmaler naber betrachten, ba ihre Bildwerke aus bemfelben Fels gearbeitet, folglich unbeweglich, und fo alt find, als die Tempel felbft. Wir kennen bis jest vier Derter, von denen man behaupten fann, daß fie Sauptfige bes Volkes maren, bem fie angehören, und bag bies Wolf hier eine lange Reihe von Sahrhunderten ruhig geseffen, und einen hoben Grad von Bilbung erreicht haben muffe, weil fonst das Dasein dieser Riesenwerke gang unerklarlich fein wurde. Den erften, vielleicht wichtigften, uns aber am menigsten bekannten Sauptsis, finden wir in dem alten Bamian, ben Trummern einer ebemaligen Hauptstadt im Sindufusch, am nordwestlichen Abhange besselben, zwischen Kabul und Gaour. Es finden sich hier in den Felsenwänden einiger

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XI. p. 458.

<sup>2)</sup> Dafelbft, G. 525.

Thaler eine Menge Tempel und Grotten eingehauen, beren Bahl fehr groß fein muß, ba Abu Fazil - wenn auch übertrieben - fie ju 12,000 angeben kann. In ben mehreften finden sich Gruppen von Figuren und Bildwerk; aber Muselmanner bewohnen zum Theil, und zwar mit ihren Beerben zugleich biefe Tempel, und find unablaffig bemuht biefe, ihnen anstößigen Bilber zu vernichten, und die Malereien mit welchen sie geschmuckt waren, durch Rauch zu verberben. Es foll ihnen diefes bier noch beffer gelungen fein, als zu Glore, und nur in den schwer zuganglichen Tempeln finden fich noch Malereien mit frischen Farben. Gin Tempel scheint vor allen fich auszuzeichnen. Ein Riefenbild fieht vor bem Eingange, so, daß die Thure bes Tempels zwischen seinen Beinen angebracht ift. Dies Bild ift mannlich, funfzig Ellen hoch; seine Gewänder find mit Schmuck überladen; es war roth angestrichen Der Tempel, ben es zu bewachen scheint, ift ungeheuer groß; es wird behauptet, daß ein gan= ges heer fich barin lagern fonne. Diefer Große wegen muß es im Innern dunkel fein, doch follen fich Nischen mit Bilbwerk finden. Etwa vierzig Schritt bavon fieht man ein anberes, etwas kleineres, weibliches Bilb, welches grau angestrichen war. Es steht hoch und in einer tiefen Nische; doch sollen nach der Erzählung eines Pilgers die Wilford mittheilt. bie Muselmanner, wenn sie durch dies Thal ziehen, gewohn= lich eine Kanone gegen diese Bilber richten, und einige Ku= geln auf bieselben abfeuern, die aber felten Schaben anrichten. Doch gelang es Auringzebe, als er 1646 feinen Bug gegen Bahlak durch dieses Thal nahm, daß eine Rugel das weib= liche Bild traf und einen Schenkel zerschmetterte. Sogleich floß Blut aus bem Stein und man horte mit ber Berftorung auf. Mahomedaner und Sindus glauben bas Bunder, bie erftern schreiben es ber Zauberei, die lettern bem Gott gu, ben bas Bilb barftellt 1). Einige taufend Fuß bavon ent=

<sup>1)</sup> Bielleicht hat die Masse des Steins eine rothe Farbe, welche bei bem frischen Bruch und dem außern grauen Unstrich biese Taufchung leicht bewirken konnte.

fernt fleht ein brittes Bild, etwa funfzehn Ellen boch, bas man gewöhnlich ben Gohn ber beiden vorigen neunt. Bei= ter find jest keine großen Bilber mehr vorhanden, aber gahl= lofe Trummer von Bilbern, bie umber liegen, beweifen baß hier einst eine große Anzahl derfelben vorhanden sein mußte 1). Dies find alle Nachrichten, welche wir von dem merkwurdi= gen Orte haben; boch ift bas Uebereinstimmenbe biefer Soblentempel, ihrer Bitdwerke, Malereien und ber gangen Unlage, mit ben Tempeln zu Clephanta, Galfette und Glore nicht zu verkennen, und eine gleiche, gottesbienftliche Bestimmung nicht zu bezweifeln. Die Buddhiften follen nach Bilford Bamian als einen heiligen Ort betrachten. Db weiter gegen Offen, in bem weftlichen und mittlern Tibet, bergleichen Denkmaler zu finden find, ift unbekannt, boch machen einige Undeutungen bas Borhandenfein mahrscheinlich. Schon bei bem erften Rampf ber Suras und Afuras, ziehen die lettern fich in ihre Boblen gurud, und werben in benfelben auf ben Rath ber Gotter, nicht weiter beunruhigt 2), vielleicht weil biefe Sob= Ien als Tempel heilig waren. Gine Nachricht welche Ritter aus Abu Fazil mittheilt, verbient bemerkt zu werben. In ben Gebirgen über Ladak gegen Grofftibet bin, follen Gishoh= len (boch wohl nur Sohlen in welchen Gis befindlich ift) vor= handen fein, in welchen ein Bilb bes Giva verehrt wird 3); wie oft Siva aber mit Buddha verwechselt wird, werden wir gleich feben.

Gehen wir sublich über ben Indus, so sinden wir viels fache Hindeutungen auf jenen alten Götterdienst und jenes alte Volk; fast jede Reise in die noch sehr unbekannten Gezenden, bringt neue Entdeckungen. Sehr zu bedauern ist, daß uns die Tempel und Ruinen in den Gebirgen von Guzerat noch so unbekannt sind. Berühmt ist das Gebirge Pullitanna in Goilwar, wegen der Tempel der Schrawuks

I.

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 463-471 und Vol. V. p. 40.

<sup>2)</sup> Afiatische Originalschriften, B. 1. G. 131.

<sup>3)</sup> Ritters Erbfunde, B. I. S. 603. (Erfte Auflage.)

auf feinen Gipfeln 1); diese Schramuks aber find Dichain= Buddhisten, welche die vier und zwanzig Buddhas, und unter diefen vorzüglich den letten als Parisnath verehren 2). Die Ruinen in den Gebirgen von Gumli find merkwurdig, so wie die große Anzahl ber, den Buddhiften und hindus beiligen Orte, g. B. die Stelle, wo die Stadt Dwarka vom Meere verschlungen sein soll u. f. w. 3), von denen allen uns aber weiter nichts bekannt ift. Geben wir weiter an ber Rufte gegen Guben fort, so treffen wir bei Bomban auf ben bekannten Inseln Elephanta und Salsette einen zweiten Saupt= fis, ber einen langen, ungefforten Aufenthalt bes Bolfes in Diefer Gegend verburgt; geben wir von hier mehr offlich, auf bas Sochland Dekhan, fo treffen wir noch häufiger auf Denkmaler ber Art, vorzüglich die Hohlentempel zu Karli, und endlich in Elore einen Sauptfit, beffen gablreiche Felfentem= pel schon lange die Bewunderung der Welt auf sich gezogen haben. Weiter gegen Guben an ber westlichen Rufte findet fich in ben Felfenresten ber Stadt bes großen Bali (Mahaba= lipur) ein vierter Hauptsit; mahrscheinlich junger als bie anbern und unvollendet in feinen Riesenwerken, weil zu fruh bie Macht des Bolkes fiel, und feine herrlichkeit nur in Ruinen fortlebte. Wo man auf dem füdlichen Theile der Salb= insel feine Felsen passend zu solchen Werken fand, bauete man über ber Erde, wie zu Dichaggernath, Ramiserom u. f. w. in Ehrfurcht gebietender Große.

Alle diese Denkmaler, behaupten wir nun, gehören Budschisten im Allgemeinen, und die mehresten den Oschainas an. Bei dem Beweise dieser Behauptung stoßen wir auf manche schwer zu überwindende Schwierigkeit. Die mehresten Englander, welche diese Denkmaler besucht und beschrieben haben, ließen sich von Brahmanen herumführen, die von dem Ursprunge und der Bedeutung derselben nichts wissen; aber den

<sup>1)</sup> Transactions of the Lit. Society of Bombay. Vol. I. p. 266.

<sup>2)</sup> Dafeibst, Vol. I. p. 183 etc.

<sup>3)</sup> Daselbst, Vol. I. p. 265. 267.

Steinbildern namen geben wie eine entfernte Aehnlichkeit mit ihren mythischen Befen fie barbietet, und welche bie Befuchenden bann nachschreiben, fie mogen fo unpaffend fein wie fie wollen. Go groß aber auch immer bie Neigung ber Brabmanen ift, alle biefe Werke ihren Vorfahren und ihrer Reli= gion zuzueignen, so finden sich boch viele bei benen dies gar nicht moglich ift, bie nach ihrem eignen Geständniß von ben Rakschafas erbaut wurden oder bem Buddha heilig find; wie die dem Budh Gpa beiligen Tempel in Babar und zu Aud= kaschi, Benares u. f. w. 1). Daburch aufmerksam gemacht, erkannten nun Sykes und Erskine in vielen Tempeln, welche bie Brahmanen fich zueignen, ben buddhiftischen Ursprung, und befonders Erskine nimmt im Weften und Guben Indiens brei Arten von Tempeln an, 1) rein buddhistische, oder ben Dschainas angehörende, 2) rein brahmanische und 3) gemischte Tempel, in welchen ber Brahmaismus und Buddhis: mus neben einander fichtbar werden 2). Der Verfaffer fühlt, daß Behauptungen ber Art ohne eine geschichtliche Grundlage nicht angenommen werden konnen und versucht baber zu beweisen: 1) daß Buddhismus und Brahmaismus freundlich neben einander und unter einem und bemfelben Bolke geblüht hatten; 2) daß darauf der Buddhismus herrschend, und ber Brahmaismus verdrängt worden fei; und 3) daß in der Folge aber ber Brahmaismus herrschend, und ber Buddhismus verbrangt worben fei. Diese brei geschichtlichen Behauptungen find aber wieder aus einer Unficht ber Bildwerke abgeleitet, und der Verfasser bemuht fich nur einige geschichtliche Grunde fur dieselben aufzufinden; wobei er aber hochst unglucklich ift. Auf die frühern Wohnsige ber Sindus und das Berhaltniß berfelben zu ben Bewohnern ber Gegenden wo eben biefe Denkmaler fich finden, wird gar nicht Rudficht genommen, weil es, feiner Meinung nach, gar nichts Geschichtliches un= ter den Sindus giebt; die Bewohner ber ganzen westlichen

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 448.

<sup>2)</sup> Transactions of the L. S. of Bombay. Vol. III. p. 494 etc.

Halbinsel, des Mittellandes und nordlich bis zum Indus, find bem Berfasser ein Bolf. Da er ben Saf ber Brahmanen gegen die Buddhiften nicht leugnen kann, nimmt er an: man muffe bie altere Ansicht bes Buddha bei ben Brahma= nen wohl von der jungern Ansicht unterscheiden; nach der er= ftern fei Buddha ein großes, wohlthatiges Befen, ein Gott; nach ber lettern aber fei er eine Avatar bes Bifchnu, erfchies nen um bie Menschen jum Irrglauben zu verführen, und besmegen gehaßt. Dies zu beweisen, beruft er fich auf zwei Inschriften, in welchen Buddha als Gott erscheint; Die er aber gang irrig für brahmanische Inschriften nimmt, da fie rein buddhiftisch find, wie wir in der Folge, wenn von Bud= bha bie Rebe fein wird, zeigen werben. Ware ber Verfasser etwas bekannter mit der Philosophie der Sindus gewesen, fo batten ihm die Syfteme bes Gautama und ber Sankhya schein= barere Grunde für feine Meinung geliefert, die aber bennoch geschichtlich aufgefaßt zu gang andern Resultaten führen. Dbne nun irgend auf eine genügende Art in bie Begrundung feiner Behauptungen einzugehen, werden fie als erwiesen angenom= men, und ber Berfasser versucht nun die Kennzeichen anzuge= ben, durch welche man die angenommenen brei Arten von Tempeln unterscheiden konne, und leitet sie aus den mytho= logischen Suftemen ber Secten ab. Diefer Beg ift unftreis tig richtig, fest aber eine genaue Renntnig ber Sufteme felbit voraus, und ber Berfasser zeigt, indem er fie zu feinem 3mede aufstellt, daß er nur eine oberflächliche und unzurei= chende Kenntniß derfelben hat. In Buddhatempeln follen fich nur menfchlich geftaltete Wefen finden, weil die Buddhas beilige, vergotterte Menschen sind; wo also Bilber mit mehreren Ropfen, Armen, oder Thierkopfen u. f. w. fich finden, hat man Brahmanentempel, weil die Mythologie derfelben voll folder Gestaltungen ist; wo aber biefe Gestalten mit unteugbaren Buddhabildern zufammen fich finden, ba gehörten bie Tempel beiben Parteien gemeinschaftlich. Die Unrichtigkeit biefer Angaben wird fich bei naherer Untersuchung ber Dentmaler leicht zeigen laffen.

Um uns diese Untersuchungen zu erleichtern, mussen wir eine andere vorhergehen lassen, nämlich über die bildlichen Darstellungen in unbezweifelten Buddhatempeln, weil daraus sich vieles für die richtige Ansicht der Bildwerke in den jetzt wuste liegenden Felsentempeln ergeben kann. hier sinden wir nun

Erstens: Darftellungen bes Buddha felbft. Diese Bilber find oft in ungeheurer Riefengröße, oft in gewöhnlicher Menschengröße, oft kleiner, selbst nur einige Boll hoch barge= Die Maffen woraus fie verfertigt werben, find Marmor, Granit, alle Arten von Steinen und Metallen, vorzug= lich Rupfer, Solz, gebrannte Erde u. f. w. Die Stellungen in welchen ber Gott bargeftellt wird, find 1) figend, und zwar a) auf einem Throne, gang nach europaischer Art. Die Stellung ber Urme und Sande scheint babei verschieden zu sein. In einem Tempel zu Daba in Tibet, ftredt er in biefer Stellung die Bande vor fich bin, als ertheile er ben Segen 1). b) Mit untergeschlagenen Beinen nach morgenlandischer Sitte; boch fast immer so daß die Fußsohlen nach oben gewendet find. Die Bande haben babei eine verschiedene Stellung; gewöhnlich hangen fie schlaff in ben Schoof herab, wo eine Die andere unterflutt; ober nur eine Sand hat biefe Stellung, die andere stütt sich auf ein Knie u. f. w. 2). Das haar ift oft furz und fraus, oft in langen, vollen Loden herabhan= gend 3). Oft ift ber Ropf mit einer niedrigen, schlichten und Fegelformigen Mute bedeckt 4), oft scheint diese Mute aus lauter Verlen und Suwelen zu bestehen'), oft ift bas Saar

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XII. p. 427.

<sup>2)</sup> Transactions of the L. S. of Bombay, Vol. II. p. 159. Pl. II.

<sup>3)</sup> Dasetbst, Vol. I. p. 50 (bie Abbitbung).

<sup>4)</sup> Dafeibft, Vol. II. Pl. II.

<sup>5)</sup> Dafelbst, Vol. II. Pl. IV. Aus einigen großen Bubbhakopfen in Raffles History of Yava. Vol. II. p. 42 geht hervor, daß hier nur kleine Haarlocken vorgestellt sind.

auf dem Kopfe in einem Knoten zusammengebunden 1), oft fehlt es gang und ift mit bem Pinfel gemalt und es erhebt fich bann ein Kopfput auf bem Scheitel, burchaus bem Ropf= put einiger alt agpptischen Gotterbilber gleich, welchen man mit bem Namen ber Persea zu bezeichnen pfleat 2). überall find die Ohren lang herabhangend und mit Ohrringen verziert, oft ist ber Korper burchaus nacht, oft bekleibet; boch fehlt es felten ben nachten Korpern an allem Schmud; ber Rand ber Mute ift mit Juwelen besett, von benen eine über bie Stirn bis zwischen bie Augen berabhangt, ben Sals schmuden mehrere Schnure von Juwelen und über bie linke Schulter hangt zuweilen ein breites Opferband 3). Der Sit bes Gottes ift fehr verschieden, oft ift es ein bloges Polfter \*), öfter ein ber Lotusblume nachgeahmter Thron, ober biefe Blume felbst'); oft befteht ber Sit aus einer zusammengerollten Schlange, welche bann ihre Saupter, gewöhnlich fieben, über feinen Ropf emporstreckt, und eine Art von Schirm über ihn bilbet 6).

Wir sinden den Bubbha 2) in liegender Stellung; als im Schlummer. Fast immer riesengroß, auf der recheten Seite liegend, den Kopf auf die rechte Hand gestützt und an ein Kissen gelehnt; die rechte Brust, Schulter und der rechte Arm nackt; die linke Brust, Schulter, der linke Arm bis zur Hand, mit Gewande bedeckt; in dieser Stellung scheint er in den Tempeln auf Ceilon das Hauptbild zu sein; auch scheint eins dieser Bilder, nach der Zeichnung eines Einzgebornen auf einer zusammengerollten Schlange zu ruhen 7).

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 448.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VI, p. 448, 451, 435.

<sup>3)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. II. Pl. II.

<sup>4)</sup> Dafelbft, Vol. II. Pl. IV.

<sup>5)</sup> Dafetbft, Vol. II. Pl. II.

<sup>6)</sup> As. Res. Vol. VI, p. 436, 474.

<sup>7)</sup> Dafelbst, Vol. VI. p. 451.

Wir finden 3) ben Buddha, da er, und ber sogenannte Dichain = Deo, ober Gott ber Dichainas burchaus ein Befen find, in ftebender Stellung, riefengroß, bas Saar furz gelockt und die Arme an den Seiten bicht herabhan= gend, ahnlich ben alten Riefenbildern ber Aegypter. Schenkel und Arme schlingen sich Pflanzen ber, und biefe Bilber kennen wir nur im Freien ftebend 1). Wir finden 4) ben Buddha geschichtlich und handelnd bargestellt, wo er jedesmal die Stellung hat, welche die Sandlung erfobert, Die aus feiner mythischen Geschichte genommen ift. Diese Geschichte fullt einen farken Band aus 2); die ersten acht und zwanzig, nach andern ein und breißig Sahre, führte er ein weltliches Leben, hatte eine Frau und Tochter 3), dane= ben aber 40,000 Beifchlaferinnen 1); wo es benn an gartlichen Abenteuern, Festen, Tangen, Aufzügen u. f. w. nicht fehlen konnte, und Gegenstande ber Art find überall in feinen Tempeln auf Ceilon bargeftellt b). Menschen aus allen Claffen und Thiere aller Art konnen babei nicht fehlen.

Die Farbe des Gottes in allen diesen Darstellungen ist sehr verschieden; bald ist sie gelb, bald braunlich, schwärzlich und ganz schwarz; auf der östlichen Halbinsel und in Zapan sind seine Bilber vergoldet. Manche symbolartige Nebenwerke sinden sich häusig bei seinen Abbildungen, von denen wir vorzüglich bemerken:

Ein eirunder Kreis, der von seinen Schultern an über den Kopf sich herumzieht, oft rundlicher, oft langlicher, unten zusammenlaufend, aber auch sich ausdehnend 6). Ferner findet sich neben ihm ein kleiner, fast dem Fuß eines Leuch-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 262.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. VI. p. 436.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. IX. p. 312.

<sup>4)</sup> Dafeibst, Vol. VII. p. 33.

<sup>5)</sup> Dafelbft, Vol. VI. p. 436 etc.

<sup>6)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. II. Pl. IV. V. VI.

ters gleichender Altar, auf welchem eine Flamme lodert, in welche Rauchwerk geworfen wird; auch stehen ähnliche Altare, oben kelchartig geformt, und mit Früchten gefüllt neben ihm 1). Ueber seinem Haupte breiten sich Zweige mit Blättern, Blumen und Früchten aus, und eine Umbrella, oder Sonnensschirm schwebt darüber 2), oder der letztere wird in seinem Gefolge getragen 3). Sonderbare Löwen, welche zwar einen gewaltigen Rachen, aber sast menschenähnliches Gesicht haben, sinden sich häusig in seinen Tempeln und an seinem Throne 4).

3 weitens: findet man in Bubbhatemveln eine meibliche Geftalt, gang in ber figenben Stellung bes Bubbba, mit untergeschlagnen Beinen, bie Fußsohlen in bie Bobe gezogen. Rampfer fand biefe Figur in Siam, in einem eigenen fleinen gewölbten Tempel neben einem größern Budbhatempel. Das Bilb war riefengroß, vergolbet, ber Korper vom Gurtel aufwarts nacht, nur uber bie linke Schulter bangt ein breites Band bis auf die Mitte ber Bruft herab; ber Bufen ift fehr fark und bie rechte Sand unterftust die linke Bruft, in ber Urt ber Mutter welche die Bruft bem Kinde reichen wollen. Der Kopf ist rundlich, bas Gesicht freundlich, um bas Baar ift eine Perlenschnur gewunden und bie Ohren find, wie bei ben Bubbhabilbern gewöhnlich, bis auf bie Schultern berabhangend. Die rechte Sand liegt im Schoof, als halte Bom Gurtel abwarts tragt bie Figur ein ziem= lich anschließendes Beinkleib. Rampfer nennt die Geftalt zwar: "einen, bem Bachus abnlichen, bicken Goben, ber bei ben Brahmanen Viccaswara (Wiswafarma?) heiße", aber bie Beichnung giebt offenbar eine weibliche Geffalt. Gie fist auf einer Art von Thron; vor ihr fitt biefelbe weibliche Geftalt im Rleinen; und über ihr gleichfalls fleiner, ber mannliche

<sup>1)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. II. Pl. IV. und V.

<sup>2)</sup> Daseibst, Vol. II. Pl. VI.

<sup>3)</sup> Dasethft, Vol. II. Pl. V. und VII. IV.

<sup>4)</sup> Daselbst, Vol. II. Pl. III. und VI.

Buddha 1). Symes fand bieselbe Figur unter einem vergols beten Schirm, in dem goldenen Tempel zu Vegu. Man nannte sie hier Maha=Sundera "die Beschützerin des Weltalls, so lange folches besteht. Wenn aber die Zeit der allgemeinen Auslösung herannahet, dann wird die Welt durch ihre Hand überwältigt und zerstört werden" 2).

Bir rechnen ferner hieber bie, bem Bubbhismus in Sapan und China angehörenden Quanwon Bilber (bag bie alte Religion in Japan wahrer Buddhismus, und zwar in ber Form ber Sankhna=Philosophie ist, wird in ber Kolge gezeigt werben). Kampfer nennt Quanwon bloß: ben Goben, und nimmt biesen, wie andere Schriftsteller, mannlich. nach feiner Beschreibung, und ber feinem Werk beigefügten, nach einem dinesischen Gemalbe im Sloanischen Museum verfertigten Abbildung 3), ift Quanwon weiblich, und eine Personification ber Natur, im Sinne ber Sankhna. Das erfte Quanwonbild welches Kampfer fah, "war vergoldet, und hatte viele Arme, zwei langere und großere berfelben maren über bas Saupt erhaben, und hielten beide ein Kind; auf bem Saupte sahe man in allem acht Kinderfiguren, bavon fechs eine Krone ausmachten, zwei aber etwas hoher, namlich eins am hintertopfe, und bas andere an ber Stirn ftanden; mabrscheinlich foll bamit auf ben Gott Amida gebeutet werben, weil er zu einer verschiedenen Beit, und unter verschiedener Geffalt fich auf die Erbe herabgelaffen, und unter ben Denschen erschienen sein soll" 1). Wie nahe Rampfer in feiner Deutung der kleinen Figuren - Die er wegen ihrer Kleinheit, Kinder nennt — ber Wahrheit gefommen ist, wird fich bald zeigen. Bei Miako fabe er ben großen Quanwontempel felbst, und giebt bavon folgende Befchreibung: "Der Abgott Quan-

<sup>1)</sup> Engelbert Kämpfers Geschichte und Beschreibung von Japan u. s. von Dohm, B. I. S. 45 und Tab. V. Fig. 2.

<sup>2)</sup> Gefandtschaftereise nach Ava vom Maj. M. Symes S. 217.

<sup>3)</sup> Tab. XXXVII.

<sup>4)</sup> Rampfer, B. II. G. 361.

won faß tief in ber Mitte, etwas erhaben, ihm zur Seite ftanden der bugende Monch Sjaka (Buddha) in einer gang magern Geftalt, und außer andern unbekannten Bildniffen, etliche Nima, nicht über Menschengröße. Auf zehn über oder nach einander nach der Lange des Tempels erbauten holzernen Stufen sahe man auf ber einen und auf ber andern Seite auf jeder Stufe funfzig, und also funfhundert auf dieser, und eben fo viel auf jener Seite, mithin überhaupt taufend gang vergoldete Quanwonbilber in Lebensgroße von einem Ende bes Tempels bis zum andern, welche bermagen rangirt waren, baf allemal auf jeder Seite bie gangen gehn Stufen burch, fünf in gerader Linie auf einander pagten; jedes Bild hatte jedoch noch ein besonderes vierecktes Aufgestelle; ihre Anzahl belief fich, die in der Mitte des Tempels befindlichen Bilder mit gerechnet, auf eintausend brei und breißig, und wenn überdas noch die kleinen Puppen über den Sauptern und in ben Sanden aller Gogenbilber dazu gezählt werden, fo machen fie, wie man fagt, 33,333 aus. Jebem biefer Gensju Quanwos strablte ein vergoldeter Rreis um fein haupt; von ben zwanzig, auch mehr Sanden, womit jeder versehen mar, fanden fich ein Paar in der Richtung eines Betenden platt aneinander erhaben vor der Bruft, zwei hielten rechts einen Dffifostab, und links einen breigadigen Spieß, und die übrigen waren auch nicht ledig, sondern hielten etwas, ober faß= ten einander an" 1).

Das schon erwähnte, nach einem chinesischen Driginal mitgetheilte Quanwonbild, ist sehr merkwürdig. Unten steigt aus dem Meere eine große, weit geöffnete Lotusblume hervor, und in dieser sitt Quanwon, mit untergeschlagenen Beinen, die Fußschlen in die Höhe gewendet, und vom Gürtel abwärts gekleidet. Kopf und Gesicht sind durchaus weiblich, mitten vor der Stirn ist ein kleiner Kreis, die Ohren sind gewöhnlich, doch hängt unter beiden etwas herab, was vielleicht auf die herabhangenden Ohren des Buddha hindeutet; das

<sup>1)</sup> Rampfer, B. II. S. 369 - 370.

Haar ist gleich einer Krone geordnet und mit einem Blumenfrang umwunden, gerade fiber ber Stirn fleigt aus einer gro-Ben Blume eine kleine, mit Strahlen umgebene Geftalt ber-Das Bilb hat zwei und vierzig Arme, zwei Sande find gegen die Bruft, wie beim Gebet in die Sohe gehoben, Die übrigen tragen zum Theil unerflarliche Symbole; zwei Banbe halten bicht an ben Unterleib eine Art von Salbkugel. auf welcher oben eine eirunde, doch an beiden Enden mehr Spibig zulaufende Deffnung, von einer Ginfaffung umgeben; bicht barüber halt eine andre Sand ein fleines Gefaß, aus welchem wie aus Blumenblattern eine Saule bervorfteigt; eine Unspielung auf ben Lingam, im Sinne ber Sankhya = Philo= sophie, ift hier nicht zu verkennen. Die beiden am hochsten über ben Kopf emporgestreckten Sande tragen eine Wolke, und auf biefer fitt Buddha mit untergeschlagenen Beinen, welche in Gewand gehüllt find, auch die linke Schulter und ber linke Arm find bebeckt, ber rechte nachte Arm in die Sobe gehoben und die Sand in der Gegend der Bruft, nach vorn geoffnet, auch scheint über biefe Schulter bas Opferband zu hangen; por ber Stirn wird ein fleiner Kreis fichtbar, bas haar ift furt, die Ohren find groß, und von den Schultern fleigt ein etwas langlicher Kreis über ben Kopf in bie Sobe. Bon ben beiden, bis gegen ben Wolkensitz bes Buddha in bie Sobe gehobenen Sanden, tragt die Rechte einen mit Strablen umgebenen Tempel, die linke eine knieende, in einen Mantel gehüllte Rigur. Bon ben übrigen Symbolen bemerfen wir nur: eine Art Rab, nicht unahnlich bem Afchakra bes Wischnu; ein Buch, Blumen und Früchte, Bilber, Feuer und Baffer vorstellend, Priefterstab, Bogen und Pfeil, Schwert und eine Urt Spieß, ein Rosenkrang, ein Fliegenwebel u. f. w. Die Bedeutung dieser Figur scheint dieselbe zu fein, wie die der oben beschriebenen, welche in einem Tempel des Budbha in Siam befindlich war; diese halt und tragt alles, jene bietet allen die volle Bruft, und über beiden thront Buddha. Daß Quanwon biefelbe Bedeutung habe, als die Maha-Sunbera in Ava, geht aus den Symbolen und der Stellung gegen Buddha deutlich hervor.

Wir sinden drittens in Buddhatempeln Abbildungen von mehreren, vorzüglich den drei großen Hindugottern, dem Brahma, Wischnu und Siva; aber immer als untergeordnete Wesen und als Diener des Buddha. So sand sie Fr. Buchanan in den Tempeln des Gotema Radscha (des Königs Budzdha) bei den Oschainas in Maisur 1), und andere Reisende in andern Tempeln 2).

Außer biefen Darftellungen, welche alle beobachtet worben find, laffen fich noch viele andere mit ber hochsten Bahr= scheinlichkeit vorausseten, vorzüglich in ben Tempeln ber Dichai= nas. Die brei und zwanzig altern Buddhas, ober Siddhas welche alle noch besonders verehrt, und deren Bilber in den allgemeinen ober großen Tempeln aufgestellt werden - wie Buchanan fie gleichfalls in Maifur fand - haben jeder ib= ren eignen Mythen = und Sagenfreis, die den mannigfaltig= ften Stoff zu Darftellungen geben konnen; welche bie Europaer aus Unbekanntschaft mit biefen Mothen alle auf ben letzten Buddha beziehen. Nach Buchanan haben die Dichainas vier und zwanzig Puranas, und es ift wahrscheinlich, baß jeber berfelben die Begebenheiten eines ber vier und zwanzig Budbhas enthalt. Da in ben Darftellungen aber jedem ber= felben ein eignes Symbol beigegeben wird, fo fann biefer Umstand zu manchen Entbeckungen leiten. Wir wollen baber von diesen Siddhas anführen mas zu unserem 3mede gebort. und Colebrooke aus dem Borterbuche bes hematschandra mitatheilt 3).

1) Rifabha, ober Brifabha, der älteste Buddha, war aus dem Geschlecht des Ifswaku, Sohn des Nabhi und der

<sup>1)</sup> Allgemeine Literaturzeitung, Nr. 286 und 287. Rovember 1818.

<sup>2)</sup> Man vergleiche: As. Res. Vol. XII. p. 427. Della Valle Reisebeschreibung. Genf 1674, Fol. Th. II. S. 26.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 304 etc.

Marubewa. Er war gelb von Farbe, und sein Symbol ist ber Stier 1).

- 2) Abschita, Sohn bes Dschitrasatru und ber Wisbschana, aus bemselben Geschlecht, war gelb von Farbe und sein Symbol ist ber Elephant.
- 3) Sambhawa, Sohn bes Dschilari und ber Sena, war aus bemselben Geschlecht, gelb, sein Symbol bas Pferb.
- 4) Abhinandana, Sohn bes Sambara und ber Sib-bhartha, fein Symbol ein Uffe 2).
- 5) Sumati, Sohn bes Megha und ber Mangala, sein Symbol ein Kibig.
- 6) Padmaprabha, Sohn bes Gridhara und ber Sufima, aus demselben Geschlecht, aber roth, und sein Symbol ber Lotus.
- 7) Suparswa, Sohn bes Pratista und ber Prithwi, aus bemselben Geschlecht, gelb, sein Symbol bas Zeichen Swastika.
- 8) Tschandraprabha, Sohn bes Mahasena und ber Laksmana, aus bemselben Geschlecht, weiß, sein Symbol ber Mond.
- 9) Puspadanta, ober Suwidhi, Sohn des Sugriya und der Roma. Daffelbe Geschlecht, weiß, sein Symbol Makara (das Seeungeheuer).
- 10) Sitala, Sohn bes Dribharatha und ber Nanda. Dasselbe Geschlecht, gelb, sein Symbol bas Zeichen Sriwatsa.
  - 11) Grenan (Grenas) ober Grenansa, Sohn bes

<sup>1)</sup> In dem großen Bubbhatempel auf Java sieht man eine Gestalt, welche am Kopfe Stierhorner hat (Transact. of the L. S. of Bombay. Vol. II. Pl. VII.), eben so wird der Gobsuteno in Japan mit Stiershörnern abgebildet (Kampfer. Tab. XXI. Fig. 10). Da nun, wie sich in der Folge ergeben wird, die Oschain-Bubbhisten die symbolischen Ahiergestalten mehrmals mit der menschlichen Gestalt zusammensehen, so scheie gehörnte Figur allerdings den ersten Bubbha mit seinem Symbol zu bezeichnen.

<sup>2)</sup> Wo Geschlecht und Farbe nicht angegeben sind, scheint es, baß die vorher angegebenen übertragen werben mussen.

Wischnu und der Wischna. Dasselbe Geschlecht, gelb, sein Symbol ein Rhinoceros.

- 12) Basupubschna, Sohn bes Wasupubschna und ber Dichana. Daffelbe Geschlecht, roth, sein Symbol ber Buffel.
- 13) Wim al a, Sohn bes Kritawarman und der Snama; aus demfelben Geschlecht, war gelb, sein Symbol ber Eber.
- 14) Ananta, ober Anantabschit. Sohn bes Sins hasena und ber Suyasa. Sein Symbol ber Sperber.
- 15) Dharma, Sohn des Bhanu und der Sumrata. Sein Symbol der Blitsstrahl.
- 16) Santi, Sohn des Wiswasena und der Atschira. Sein Symbol die Antelope.
- 17) Kunthu, Sohn bes Sura und ber Sri. Sein Symbol die Ziege.
- 18) Ara, Sohn bes Sudarfana und ber Dewi. Sein Symbol bas Zeichen Nandawarta.
- 19) Malli, Sohn bes Kumbha und ber Prabhawali, aus bemfelben Geschlecht, blau, sein Symbol ein Krug.
- 20) Munisuwrata, Sohn des Sumitra = Padma; aus dem Geschlecht Hariwansa (Hari = Geschlecht). Er war schwarz von Farbe, sein Symbol die Schildkröte.
- 21) Nami, Sohn bes Widschana und der Wipra, aus dem Geschlecht Ikswaku, gelb, sein Symbol die Wasserlilie.
- 22) Nemi, ober Aristanemi, Sohn des Sumubradschana und der Siva. Geschlecht Hariwansa, schwarz, sein Symbol die Schnecke 1).
- 23) Parswa (Parswanatha) 2), Sohn des Konigs Uswasena und der Wama; aus dem Geschlecht Ikswaku; er war blau, und sein Symbol die Schlange.

<sup>1)</sup> Es verbient bemerkt zu werben, daß die beiden Buddhas aus dem Hari-Geschlecht schwarz sind, und die Symbole beider: Schilbkrote und Schnecke auch Symbole des Wischnu sind, und dieser Gott selbst auch den Namen Hari führt.

<sup>2)</sup> Auch Paris - ober Parus - Nath; biefer Name wirb, wie wir in ber Folge sehen werden, auch auf ben letten Bubbha, und bilblich auch auf bas hochste Wefen selbst bezogen.

24) Mahawira, oder Wardhamana u. s. w. Sohn bes Siddhartha und ber Trisala; gelb und sein Symbol ber Lowe.

Die verschiedenen Symbole, wodurch jeder einzelne Buddha bezeichnet und von den andern unterschieden wird, segen die Abbildungen berfelben voraus; wie aber die Bilder durch die Symbole bezeichnet werben, kann nur die Beobachtung lehren. Wenn Erstine behauptet: Die Symbole murben am Fugge= stell ber Bilber eingehauen 1), fo ist bies hochst einseitig, benn wenn auch Symbole auf diese Weise angebracht sich finden, so liegt barin kein Beweis, daß sie sich überall so finden muffen, und die Folge unfrer Untersuchung wird zeigen, auf welche verschiedene und mannigfache Beise sie in der That angebracht Bei den Symbolen felbst fallt in die Mugen, wie leicht mehrere biefer Buddhas mit ben Gottern ber Sindus, welche biefelben Symbole haben, verwechselt werden tonnen. Go bezeichnen Stier und Schlange auch ben Siva, Schildfrote und Schnecke auch ben Wischnu, eben fo ber Lotus und ber Uffe; ber Bligstrahl ben Indra, bas Seeungeheuer ben Warung u. f. Rur wenige Symbole find ben hindugottern ausschließlich eigen, 3. B. ber Schwan bem Brahma, ber Garuba (mit Menschenkopfe) bem Wischnu; bas Tigerfell bem Siva u. f. w. Daß ferner in ben Tempeln ber Buddhiften überhaupt, und ber Dichain-Buddhiften insbefondere, Abbildungen bes Lingam. ber Trimurti und des Rampfs ber Durga (wir gebrauchen bie Sin= bunamen biefer symbolischen Wefen, ba uns die Namen berfelben bei den Buddhisten unbekannt sind), gefunden werden, wird sich bald zeigen.

Schreiten wir nun zu einer Erklärung der Bildwerke in jenen Felsentempeln, so zieht Elore zuerst unsere Ausmerksamskeit auf sich. Die erste umständlichere, und mit Abbildungen begleitete Nachricht von diesen wundervollen Alterthumern, verdanken wir Malet 2); doch läßt seine Beschreibung noch

<sup>1)</sup> Transact. of the L. S. of Bombay. Vol. III. p. 516.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 389. etc.

unendlich viel zu wunschen übrig. Bon ben beigefügten Zeich= nungen, welche ein Sindu verfertigte, fagt ber Berfaffer felbft, baß sie voller Fehler und Irrthumer sind, die zum Theil sich leicht entbeden laffen; auch scheinen bie Figuren burch ben Rupferstecher fehr verschönert zu fein. Bu bedauern ift ben= noch, baß nicht mehrere Abbildungen mitgetheilt werben, ba bie vorhandenen mit allen ihren Kehlern boch zu manchen Aufschlussen führen. Die Bahl ber beschriebenen Saupttempel ift fechzehn, ohne bie zahlreichen kleinen Capellen, welche fie um= geben. Nach den Brahmanen, welche ben Berfasser herum führten, gehören alle Bildwerke in benfelben ber Sindumythologie an, und obgleich Malet fein Bertrauen in bieselben fest, führt er boch ihre Sagen überall an, ohne auf die Richtigkeit ober Unrichtigkeit berfelben einen Blick zu werfen. Weit schäbbarer ift die Beschreibung bieser Tempel von B. S. Syfes 1). Er bemerkt zuerft, daß bie Namen biefer Tempel burchaus neu find, und von den Brahmanen herrühren, die fich eine Reihe Erzählungen gebilbet haben, welche fie gur Erklarung ber Bild= werke ben Besuchenben vortragen. Er beschreibt bann bie Bugelreihe in welcher die Tempel fich finden; fie bilbet einen Salb= freis, die hohle Seite gegen West gewendet, und hier liegen bie Eingange ber Tempel. Er beginnt feine Beschreibung mit ber Nordspite des Bergs; hier findet fich im Freien ein Riefenbild bes Buddha, aus dem Fels gehauen, ber hier aus schwarzem Bafalt besteht. Der Gott fitt, wie gewöhnlich mit unterge= schlagenen Beinen, auf einem Throne, ber von Glephanten = und Tigerkopfen getragen wirb. Bor bem Throne ragt etwas, wie ein halbes Rab hervor; unmittelbar barüber ift eine aftrono= mische Tafel eingegraben, burch welche bas Bith mit ben Bewegungen ber himmelskorper in Berbindung gebracht scheint; was der Verfasser auch bei andern Bubbhabilbern bemerkte. Es ift zu bedauern daß biese Tafel nicht naber beschrieben ift, boch machen wir auf ben Umftand aufmertfam, bag bie beiligen Bu-

<sup>1)</sup> Transactions of the Lit. Soc. of Bombay. Vol. III. p. 265.

cher ber Dschainas, wie schon oben bemerkt wurde, vorzüglich astronomischen und astrologischen Inhalts sind. Das Bild ist zehn Fuß hoch und völlig nackt, die Arme hangen wie gewöhnslich in den Schooß herab, das Haar ist gekräuselt, über dem Ropse bilden sieden Schlangenhäupter einen Schirm, und die Windungen der Schlange bilden das Kissen, woran der Gott sich lehnt. Sechs Figuren in anbetender Stellung sind um ihn; eine steht, die andern sien; eine hat einen Bart, alle tragen Ohrringe, Halsbänder, Armbänder und Ringe um die Knöschel. Die Tempelhöhlen werden nun einzeln beschrieben, und theils als buddhistische, theils als brahmanische, theils als gemischte Tempel bestimmt. Der Aufsatz wird von dreizehn Abbildungen begleitet, welche für die Erklärung dieser Denkmäler höchst wichtig sind.

Erskine, beffen Auffat wir ichon anführten, gablt neunzehn Haupttempel, und theilt sie so ein (indem er von Mor= ben anfängt): 1) Abnath = Sabha 1). 2) Dschaggernath = Sabha. 3) Parisram = Sabha. 4) Indra = Sabha. 5) Eine Reihe von Tempelhohlen, von welchen einige als buddhistisch zu erkennen, aber alle fast gang mit Erbe angefüllt find. 6) Ein großer, schon gearbeiteter Tempel, über Indra = Cabha, aber fast gang mit Erde angefüllt. Alle biefe bis jest angeführ= ten Tempel find buddhiftisch; weiter nach Guben bin folgen nun bie brahmanischen Tempel, diese find: 7) Dumar = lena (Lenna). 8) Dichaa = wasi, zwei Tempel. 9) Rumur = wara. 10) Telikeahan (bie Delmuble). 11) Nilkant (Siwa). 12) Rameswer, 13) Railas. 14) Das = Awatar (bie zehn Ava= tars). 15) Rath = Raman (Ravanas Afche). Go weit reichen bie Brahmanentempel, bann folgen wieder Buddhatempel, nam= lich: 16) Tin = lot, ober Tin = tala (bie brei Belten, ober bie brei Stockwerke). 17) Do = tala (bie zwei Stockwerke). 18) Biswafarma. 19) Dehrehwara 2). Der Berf. zählt alfo mehr

<sup>1)</sup> Das Cansfritwort Sabah, heißt Berfammlung, bezeichnet aber auch ben Ort ber Berfammlung, b. i. ben Tempel. Die Englander schreiben gewöhnlich Sabha ober Subha.

<sup>2)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. III. p. 536.

bubbhistische als brahmanische Tempel, wobei er noch unterläßt bie gemischten Tempel besonders aufzusühren, was die Jahl der Brahmanentempel noch verringert haben würde, da nach seinem Eingeständniß selbst in dem Kailastempel Buddhabilder, oder diesen sehr ähnliche, vorkommen 1). In Bezug auf Abbildunsgen bezieht er sich auf die Zeichnungen von Sykes.

Wir muffen bier auch bes schonen Werks von Langles: Alte und neue Denkmaler Indiens 2) erwahnen. Gin engli= icher Runftler, D. Bales, ber einige Zeichnungen bes hindu, welche Malet ber affatischen Gesellschaft übersandte, in Rupfer stach, ging endlich felbst nach Elore, nahm benfelben Sindukunstler mit, und brachte nun eine Reihe Zeichnungen mit zu= rud, von welchen Langles fagt: "man findet barin bie "scrupuleuse" affatische Treue, mit ber umfassenden, wissenschaft= lichen Manier großer europäischer Kunstler vereinigt"3). Nach Bales Tobe, welcher in den Jahren 1792 und 1793 vier und zwanzig Blatter aussuhrte, kaufte Malet bieselben, und überschickte fie ben Daniell's, welche fie in ihrem malerischen Werk über Indien wiedergaben, aus bem fie Langles in herrlichen Stichen wiederholt. Diefe vier und zwanzig Blatter ftellen aber nur Ansichten ber Gingange und bes Innern jener Tempel bar, und enthalten, so schon sie auch find, wenig fur un= fern 3med Benutbares; vier Zeichnungen von Bilbmerken sind, wie in der Kolge gezeigt werden wird, nach eben ben sehlerhaften Zeichnungen welche Malet liefert, beigefügt, nur nicht

<sup>1)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. III. p. 525.

<sup>2)</sup> Monuments anciens et modernes de l'Hindoustan, decrits sous le double rapport archéologique et pittoresque, et précédés d'nne notice géographique, d'une notice historique et d'un discours sur la Religion, la Législation et des Moeurs des Hindous. Par L. Langlès. Ouvrage orné de cent quarante-quatre planches et trois chartes géographiques, dressées par M. Barbier-Dubocage. Tom. I. et II. à Paris, de l'imprimerie de P. Didot l'ainé. MDCCCXXI.

<sup>3)</sup> Daselbst, Tom. II. p. 73.

so verschönert; schätzbar sind die nach Manlen mitgetheilten Grundrisse der mehresten Tempel 1). Dies sind die Quellen welche wir bei der Erklärung der Bildwerke jener Felsentempel zu Elore benutzen können.

Die zweite Tempelaruppe welche unfere Aufmerksamkeit auf fich zieht, ift die auf ben Infeln Salfette und Elephanta. Das erstaenannte Giland enthalt bie mehreften, boch leiber! noch wenig bekannten Sohlen. Was wir Genaueres bavon wiffen. verdanken wir bem Englander henrn Salt, fruber in Bomban. nachber Generalconful in Aegypten. Er besuchte Salfette felbft. giebt eine ziemlich genaue Beschreibung ber Sohlentempel, und liefert zugleich einige wichtige Abbildungen 2). Langles wieberholt die Beichnungen Galts 3), fügt jedoch eine Abbilbung bes Eingangs ber Soble zu Kenneri von Mabam Graham bin= gu +) welche merkwurdig ift; ferner eine einzelne Gaule nach Korbes b) die wir gleichfalls benuten muffen. Den aro= fien Tempel auf Elephanta kennen wir genauer; bie erfte mit Beichnungen begleitete Beschreibung beffelben verbanken wir Niebuhr 6). Bu bedauern ift baß er bei feinen Beichnungen nicht genauer verfuhr, wie bald sichtbar werden wird. Niebuhr beschrieb Golbingham biefen, mit einer, im Stich verborbenen Beichnung 7). Seine Beschreibung ift umftanblich und führt durch die Vergleichung mit Niebuhr zu manchen Bemerkungen. Gine fpatere Befchreibung, und gwar mit befonberer Bezugnahme auf Niebuhr, liefert Erskine 8), und begleitet sie mit trefflichen Abbildungen, welche Niebuhrs Beichnun-

<sup>1)</sup> Monuments anc. et mod. Tom. II. p. 65-145.

<sup>2)</sup> Transactions of the L. S. of Bombay. Vol. I. p. 41 etc.

<sup>5)</sup> Monuments anciens et modernes etc. Tom. II. p. 171 etc.

<sup>4)</sup> Dafelbst, Tom. 11. p. 193. Pl. 79.

<sup>5)</sup> Daselbst, Tom. II. p. 151. Pl. 70.

<sup>6)</sup> Riebuhre Reisebeschreibung. B. 11. S. 32 u. f. w.

<sup>7)</sup> As. Res. Vol. 1V. p. 409 etc.

<sup>8)</sup> Transactions of the L. S. of Bomb. Vol. 1. p. 198 etc.

gen berichtigen. Langles wiederholt Erskines Abbildungen 1), und fügt noch eine schöne Ansicht des Innern nach Forbes hinzu 2).

Die britte Tempelgruppe finden wir in den Ruinen von Mahabalipur, ober ber Stadt bes großen Bali. Die erfte Befchreibung bavon gab Chambers 3), boch ift fie aus bem Gebachtniß niedergeschrieben und ohne Abbilbungen. Gine an= bere Befchreibung gab ber Sollanber Saafner 1), aber ober= flachlich und wenig zu gebrauchen. Wichtiger, und umftand= licher ift die Befchreibung welche Golbingham, jedoch ohne Rupfer lieferte 5); biefer Mangel wird einigermaßen baburch erfett, daß der Berf. fich bei einigen Figuren auf andere bezieht, welche wir in Abbildungen befiten. Langles giebt bier zwei schone Blatter nach Daniell 6), die, obwohl nur allgemeine Anfichten, boch manches zu unserem 3wed bienliche barbieten. Bas über einzelne Sohlentempel, ober aufgebaute Pagoben in Lord Balentins Reifen, in ben affatifchen Untersuchungen, oder ben Berhandlungen ber Gefellschaft zu Bomban, ober von Langles aus andern Werken ausgehoben wurde, werden wir ba anführen, wo wir Gebrauch bavon machen.

Da das Borhandensein der Buddhabilder und der Spuzren seines Dienstes in vielen dieser Tempel unbedingt zugezstanden wird, so braucht dies nicht erst erwiesen zu werden. Eine andere Frage ist aber, ob es überhaupt in diesem Landersstrich Tempel giebt, in welchen solche Bilder und Spuren nicht gesunden werden? Freilich nimmt Erskine dergleichen an, wenn er von reinen Brahmanentempeln spricht, macht aber keinen derselben besonders namhaft, und seine Behaup:

<sup>1)</sup> Monuments anc. et modernes. Tom. II. p. 147 etc.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Tom. II. p. 152. Pl. 72.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. I. p. 145 etc.

<sup>4)</sup> Haafners Landreife langs der Rufte von Orira; überset von Chrmann. Th. 2. S. 316 u. s. w.

<sup>5)</sup> As. Res. Vol. V. p. 69 etc.

<sup>6)</sup> Monuments anc. et mod. Tom. II. Pl. 23.24. p. 47 etc.

tung wird verdächtig, da bergleichen Bilber sich selbst in bem Kailastempel zu Elore und bem großen Tempel auf Elephanta sinden, ob er sie gleich unbedingt dem Siva gewidsmet glaubt. Hätten wir eine so genaue Beschreibung aller jener Tempel um diese Frage beantworten zu können, so wäre dies von Wichtigkeit, da in der Folge aus unserer Untersuchung hervorgehen wird, daß in ächten Brahmanentempeln Buddhabilder schwerlich zu sinden sein durften.

Buerft muß nun untersucht werben, ob bie Bilbwerke, auf welchen Figuren mit mehreren Ropfen, Armen, ober Thiergliebern vorkommen, wirklich alle ber Sindumpthologie angehören, oder ob fie nicht zum Theil richtiger aus ber Buddhampthologie zu erklaren sind? Wir machen ben Anfang mit einem bochft merkwurdigen Bildwerk, bas in vielen biefer Tempel vorkommt. und von dem wir drei verschiedene Abbildungen besiten. Die porzuglichste liefert Spfes aus dem Tempel Raman : Rib (mabrscheinlich Erstine's Rath = Rawan) zu Elore 1). Die zweite Abbildung von einem Sindu mit Ramen Gonggrama angefertigt, liefert Malet 2), und eine weniger verschönerte Copie giebt Langles 3). Malet und Syfes versichern, daß bies Bilbwerk in ben Tempeln zu Elore oft wiederholt wird, namentlich in Das : Avatar 1). Dumar = Leyna 3), Rameswur 6), u. f. w. Die britte Abbilbung liefert Salt, aus ben Tempelhoblen gu Dichogensis auf Salfette 7). Diefes Bildwerk, obwohl benfelben Gegenstand barftellend, weicht in manchen Studen ab.

<sup>1)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. III, p. 296. Pl. XI. Fig. 2. (Wir geben bavon eine Copie unter Rr. I.)

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VI. zu p. 396.

<sup>5)</sup> Monuments anc. et mod. Tom. II. p. 83. Pl. 46.

<sup>4)</sup> Transactions of the L. S. of Bombay. Vol. III. p. 293.

<sup>5)</sup> Daselbst, Vol. III. p. 272.

<sup>6)</sup> Dafetbft, Vol. III. p. 272.

<sup>7)</sup> Dasethst, Vol. I. p. 43. Pl. IV. Fig. 1. (Siehe Rr. II. unserer Abbilbungen.)

was gleichfalls berücksichtigt werden muß. Die öftere Wiedersholung dieser Darstellung in so verschiedenen Tempeln und Gegenden beweiset: daß der Gegenstand derselben in der Mythoslogie der Religionspartei der diese Tempel angehörten, als sehr wichtig betrachtet wurde. Die Hauptgegenstände der Darstellung sind folgende:

In ber Mitte bes Bildwerks fieht man ein, aus großen Werkflucken gebautes Gewolbe, bem Gipfel eines Bergs nicht unahnlich. Dben barauf fitt ein Gott, mit einer hoben geschmudten Mute, etwas berabhangenden Ohren und Ohrringen, wie man ben Bubbha gewöhnlich gebildet fieht; er hat vier Urme, um jeden zwei Urmbander, tragt über ber linken Schulter bas Opferband, einen Gurtel um ben Leib, und Ringe um die Fußenochel. Das linke Bein gieht fich morgenlandisch in die Bobe, bas rechte bangt nachlaffig berab; auf die Stirn hangt von der Dube ein Juwel, von einem reichen Sals= bande bergleichen auf die Bruft herab, Unterleib und Schenkel, bis auf die Fuße, find mit anschließenden Beinkleidern bebeckt. Geftalt und Stellung bes Gottes find auf bem Bilbe von Spkes eben fo; boch ift die Dute hoher und geschmuckter, Dhren und Ohrringe größer, Die obern Armbander bestehn aus einer Schlange, aber bas Juwel auf ber Stirn, Salsband, Beinkleid und Fußringe fehlen; an bem Schmud ber Dute ift eine kleine Mondsichel nicht zu überseben.

Auf bem linken, in die Hohe gezogenen Anie des Gottes, sitt seine, von Gestalt kleinere Gattin. Sie hat nur zwei Arme und trägt eine geschmückte Mütz; auf Malets Bilde hängt auf die Stirn ein Juwel herab, welches auf Spkes Zeichnung sehlt; doch ist hier die Mütz höher, geschmückter, und durch die Mondsichel ausgezeichnet. Die Ohrringe sind bei Malet kleiner, bei Spkes größer, dort trägt sie ein geschmücktes Halsband, hier keine; dort zwei Armringe, hier einen; dort Außringe, hier keine; auf beiden ist sie, den Güttel abgerechnet, völlig nackt. Mit dem rechten Arm umfaßt sie den Gott, die Hand wird unter seinem rechten Arm sichtbar (auf Malets Bilde sehlt sie, was wohl zu den Zeichnensehlern gehört); die linke legt sie nach dem ersten

auf, nach dem zweiten unter die Brust, als ob sie eben eine Verssicherung ausgesprochen habe. Die Stellung der vier Arme des Gottes ist auf beiden Abbildungen gleich. Die hintere rechte Hand stütt sich auf den rechten Schenkel; die vordere rechte berührt kosend die Brust der Göttin; mit dem vordern linken Arm, dessen Hand auf der linken Schulter der Gattin sichtbar wird, drückt er sie an sich, der linke hintere Arm ist auszgestreckt, und die nach vorn geöffnete Hand i) scheint anzudeuten, daß er eben der Gattin antwortet. Hinter und zur Seite dieser beiden Hauptsiguren, siehen vier andere, kleinere, von welchen eine weiblich zu sein scheint; bei Malet sind alle durch den Fliegenwedel als dienende bezeichnet, bei Spkes trägt nur die weibliche Gestalt dies Zeichen; bei ersterm tragen die drei männzlichen Figuren den Opfergurt; bei letzterm nur eine, die sich auch durch Größe und Schmuck von den übrigen unterscheidet.

Unter dem Gewolbe fitt eine große Gestalt, mit funf Rospfen 2); nach Malet mit eben folchen Muten geschmuckt, wie

<sup>1)</sup> Diefe Sand hat auf ber Abbilbung bes hindu Gongarama, welche Malet und Langles liefern, zu einem Zeichnenfehler Beranlaffung gegeben. Sinter bemfelben fteht namlich eine fleinere Figur, welche weib= lich scheint und burch ben Fliegenwebel ben sie tragt als bienend bezeichnet wird. Auf Spees Bilbe fteht fie fo, bag ihre rechte Bruft zwifchen bem Daumen und bem Zeigefinger ber hand bes Gottes fichtbar wird, und man annehmen konnte: er fasse biefe Bruft, wenn die Sand nicht sichtbar nach vorn geoffnet ware, und bie tleine Figur weiter binten ftande. Auf Malets Zeichnung steht biese Figur fo, daß ihre linke Bruft gang von ber pand bes Gottes bebeckt wird. Der Runftler führte aber die rechte Sand berfelben, mit welcher fie den Aliegelwedel halt, wie ber Oberarm beutlich zeigt, hinter bem ftarken Urme bes Gottes gleich: falls gegen diese Bruft. Der hinduzeichner bemerkte dies nicht, und bilbete bie Band bes Gottes fo, baf fie wirklich bie Bruft ber Dienerin faßt. Die hand erscheint baburch nicht allein vollig verdreht, sondern halt nun auch ben Fliegemvebel mit ber Bruft; bagegen bie rechte Sand ber Dienerin in welcher fie bei Spfes ben Aliegelwebel traot, gang fehlt. Der Fehler ift zu augenfällig um nicht als folder erkannt zu werben. Bei Spfes hat zwar die Sand bes Gottes biefelbe Stellung in Bezug auf die Brust ber Dienerin, doch ist sie sichtbar nach vorn geöffnet.

<sup>2)</sup> In einer Darftellung biefes Gegenftandes, in bem Tempel Ra-

bie obern Figuren, bei Sykes aber haben biese Mügen eine kegelformige, spikzulaufende Gestalt. Die Figur hat auf den Bildwerken zu Elore zehn Arme, und macht sichtbar eine Anstrengung das Gewölde in die Höhe zu heben, indem sie niederkauert und sich aufzurichten strebt. Oben am Gewölde sigen bei Sykes an jeder Seite, bei Malet nur an einer, zwei kleine Figuren, welche offendar bestimmt sind, die Bewegungen des Fünshauptigen zu bewachen. In der ersten Darstellung sind es menschliche Gestalten, mit ganz perückenähnlichem Haar, in der letztern sind es zwei Affen.

Salts Beichnung weicht bedeutend von ben vorigen ab. Das Gewolbe scheint hier auf großen Pfeilern zu ruhen; oben, gerade über ben funf Sauptern bes Untern, liegt ein großer, langlicht vierecter Stein, und auf diesem fitt ber vierarmige Gott, hat bas rechte Bein in die Sobe gezogen, bas linke rubet mit bem Jug auf bem Boben. Neben bem Steine fist bie Gottin, und lehnt fich mit bem rechten Arm auf bas linke Knie bes Gottes; unterhalb bes Gurtels ift fie bekleibet. Die vier hinter bem Sauptpaare stehenden, bienenden Gotter find verschwunden; ftatt beren kommen andere, anbetenbe Geftalten hinter bem Gewolbe herauf; fie find jum Theil fehr befchabigt und nicht zu erkennen, boch scheint rechter Sand eine gro-Bere Geftalt von bem Gewolbe herabzusteigen; weiterhin fitt auf einem besondern Sit Ganesa in seiner gewöhnlichen Stellung. Unten am Auf bes Gewolbes fteben brei große Riguren. von benen fich eine auf einen furgen Stab lebnt; por ihnen fieht man kleine, miggeftaltete Figuren, bewaffnet und im Beariff ben Kunfhauptigen anzugreifen. Diefer bat bier vierzehn Urme. Der Tragpfeiler bes Gewolbes rechter Sand ift jum Theil schon weggebrochen, und er ift mit ber außersten Anftren-

meswur (Transact. Vol. III. p. 278) hat biese Gestalt zahlreiche Arme und zehn Häupter, in beren Mitte ein Eselskopf emporragt. Biese Arme und viele Köpfe sind in diesen Bildwerken überall Sinnbilder von vielen und großen Krästen; der Eselskopf ist Sinnbild der Dummheit; wir werden in der Folge sehen was es gerade hier bedeuten soll.

gung beschäftigt noch weiter einzureißen. Eine kleine Gestalt mit einem Affenkopf sucht was von dem Pseiler noch vorhanzben ist sestzuhalten; ein andere mit dem Ropf eines Ungeheuers und einem dicken Bauch, welcher vorn die Gestalt eines Menschengesichts hat, legt eben ihren Speer gegen den Kunshauptigen an u. s. w. Offenbar wird hier ein andrer Moment deselben Gegenstandes dargestellt, welcher auf den beiden vorigen erscheint. Dort scheint der Untere einen Angriss auf das Gewölbe und die, welche sich darauf besinden, vorzubereiten; hier suhrt er ihn auß; daher sind die Wächter verschwunden und ein Geer rückt an, sein Unternehmen zu vereiteln.

Bas fann biefe Darftellung bedeuten? Ber find bie hanbelnden Versonen? Die Meinungen find hier getheilt. Da= let, Syfes, Ersfine und andre erfennen mit ben erklarenben Brahmanen in bem obern Paare Siva und Parvati, und in bem Funfhauptigen ben Riefenkonig Rawana. Salt weicht hier ab, wahrscheinlich weil auf biesen Bildwerken sich burchaus keins ber Symbole findet, welche fonft Siva und Parvati im= mer bezeichnen. Er halt bas obere Gotterpaar für Rama und Sita, ben untern für Ramana, welcher gezwungen wird ihren Thron zu unterflüben 1). Seben wir zuerft bie Grunde an, auf welche die erfte Auslegung fich flutt. Gine Reihe von Bildwerken in ben Tempeln zu Elephanta, Salfette, Elore u. f. w. wissen die Brahmanen welche die Fremden herumführen, und ihre Nachbeter nicht anders zu erklaren als burch eine Reihe von Begebenheiten, welche zwischen Siva, Parvati und Rawana vorgefallen fein follen. Erstine findet die Darftellung auch in Elephanta boch reicher, indem Wischnu auf dem Garuda und Ganefa zugegen find, auch, mas zur Unterftubung ber Erklarung angeführt wird, neben Parvati ihr Tiger erfcheint. Bon biefem Tiger nachher. Ersfine fest bann als Erklarung hinzu: "bies Bildwerk scheint eine Begebenheit aus der Geschichte bes Rawana barzustellen, welche im Ramanana bes Balmifi erzählt

<sup>1)</sup> Transaction of the L. S. of B. Vol. I. p. 43.

wird. Ramana verfuchte einft ben Gilberberg Kailas (Givas Himmel) aufzuheben und nach Lanka zu versetzen; schon beweate er ihn, ba merkt' es Parvati und rief Siva zu: es bewegt jemand ben Berg, er wird umfallen! Da bruckte Siva ben Berg mit einer feiner Beben nieder, bag er Rama= nas Kopf umschloß. Behntausend Sahre hatte Ramana in biefer Stellung zugebracht, ba lehrte ihn Paluftna, fein Großvater und Enkel Brahmas ben Siva anbeten und religiofe Bufungen vollbringen und er blieb nun ein Berehrer bes Siva"1). Diese Erzählung wird noch weiter ausgeführt. In einer Mische bes Railastempels zu Elore, fieht man ben Lingam; um bie Nische her befinden sich neun Kopfe mit hoben Duben, unter berfelben fist eine Geftalt, welche eben folche Mute tragt; in ber rechten Sand halt fie ein Schwert welches fie über ber linfen Schulter an ihren Sals legt. Spfes erklart bies Bildwerk burch eine Erzählung welche in bem Buche Sim Ramtsch fteben foll. Der Lingam stellt Siva vor; ber Untere ift Ramana welcher Bufe thut. Neun Ropfe hat er fich fcon abgefchnit= ten und bem Siva geopfert und ist eben im Begriff auch ben letten fich abzuschneiben. Erstaunt über biese Buffe erscheint ihm Siva und verspricht ihm alles zu gewähren warum er bit= ten wurde. Der schlaue Riefe fobert nun Unsterblichkeit, allgemeine Berrschaft, ben Lingam und Parvati. Siva, burch sein Wort gebunden, muß ihm alles gewähren, wendet sich aber um Bulfe an Wischnu, welcher bie Geftalt eines Brahmans annimmt, und den Rawana burch Lift wieder um feine Ge= schenke bringt 2). Es finden in biesem Tempel sich noch viele andere Bildwerke, welche aus der Geschichte des Ramana erklart werden, 3. B. die brei großen Gotter ber hindus, Brahma, Bischnu und Siva werden als Gesangene und in Retten bargeftellt, und ber Sieger, ber fie in biefen Buftand verfett bat, foll wieder namana fein 3). Benige Bemerkungen werden binrei=

<sup>1)</sup> Transaction of the L S of B. Vol. I. p. 229.

<sup>2)</sup> Dafeibst, Vol. III. p. 285.

<sup>3)</sup> Dafelbst, Vol. III. p. 288.

chen biefe Erzählungen als unhaltbare Sagen ber jungern, unwiffenden Brahmanen zu zeigen.

Die erfte Erklarung bezog fich auf eine Begebenheit in ber Geschichte bes Ramana, welche ber Ramanana erzählen soll. Freilich enthalt bies Gebicht bie Geschichte bes Rawana, aber fo weit wir es kennen, gerade biefe Begebenheit nicht; und doch mußte fie wohl ba eingeweht fein, wo bie Erzählung auf Rawana, feine Macht und feine Bebrudung übergebt, und von ben Gottern die Avatar des Wischnu beschlossen wird, um ihn zu vernichten. Ramana wendet bei seiner Bufe sich allein an Brahma, diefer gewährt ihm die Bitte: von keinem Gott ober hohern Wefen getobtet werden zu konnen; da der ftolze Riefe aber aus Berachtung bes Menschen, diesen nicht mit in seine Bitte einschloß, so entscheibet nun Brahma: bag er burch einen Menschen (Rama) fallen soll 1). Auch in ben uns noch un= bekannten Theilen bes Gebichts icheint nichts enthalten zu sein was jener Erzählung entspricht, weil fonst bas ausführliche Inhaltsverzeichniß bessen gebacht haben wurde. Laffen wir es aber gang babin gestellt fein, ob irgend ein andres Gebicht, welches Ramanana heißt, eine abnliche Begebenheit erzählt ober nicht, fo viel liegt vor Augen: baß bie Bildwerke burch biefe Erzählung gar nicht erklart werben. Dort ift von einem Gefangenen die Rebe, welcher zehntaufend Sahre liegen muß, bann belehrt burch Buffe und Gebet feine Befreiung erhalt; hier straubt fich ber Untere, fucht bas Gewolbe bes Bergs einzurei= Ben, und wird burch ein Beer bas gegen ihn anruckt, in feinem Unternehmen gehemmt. Salts Erklarung reicht nicht weiter. Im Ramayana wird Rawana burch Rama im Rampfe getob= tet; er fett ben Bruber beffelben auf feinen Thron in Lanka, und kehrt nach Anothna zurud. Wie paßt jene Abbildung in ben Busammenhang biefer Geschichte? Wie fann ber getob= tete Ramana gezwungen werden, Ramas Thron zu unterftugen? Und fatt ihn zu flugen bemuht ber Untere auf den Bild= werfen fich ja, ihn zu flurgen!

<sup>1)</sup> Ramayuna. Vol. I. p. 183.

Die zweite Erzählung von dem Kopfabschneiden als Buße, steht mit dem Ramayana im geraden Widerspruch, wo Rawana feine zehn Kopfe bis an seinen Tob behalt. Die Geschenke bes Siva und die Dazwischenfunft bes Wischnu, find aus gang anbern, bekannten Mythen zusammengesett; nicht Rawana, son= bern Bali wird von Wischnu als Brahman überliftet, und Sivas Verlegenheit bei den Unspruchen eines andern Rakschasa auf Parvati und Wischnus Sulfe, werben wir in ber Folge fennen Die lette Erklarung, welche bie gefesselten Gotter zu Gefangenen bes Ramana macht, fleht mit bem gesammten Mythus und ben Religionsbegriffen ber Sindus in fo großem Biberfpruch, daß nur unwiffende Brahmanen bergleichen erfinben konnten, um zu erklaren was fie nicht verstanden. Richs tig fagt Spees von biefen Leuten: "Sie haben eine Reihe von Sagen, welche fie jedem Fremden mit finnlofer Geschwätigkeit wiederholen; fodert man aber Grunde fur ihre Angaben, und fragt fie ernft und bestimmt, fo gestehen fie: bag nur Gewohn= beit sie entschuldigt biese Geschichten zu erzählen, und baß ihre eigne Meinung nicht selten bavon verschieden ist" 1).

Ist es nun schwierig diese Bildwerke aus der Mythologie der Hindus genügend zu erklaren, so steht uns ein anderer Weg offen, dies Ziel zu erreichen, nämlich durch Anwendung der Mythologie der Buddhisten, und ungesucht tritt uns hier eine genügendere Erklärung entgegen. Das Bildwerk stellt eine, allen Buddhisten bekannte, höchstwichtige Begebenheit aus der Geschichte des Buddha dar. Joinville erzählt in seinem Aussatz über die Religion und Sitten der Einwohner von Ceilon solgende Mythe: Sakreia (Buddha) wohnt auf dem Meru, von wo aus er den Menschen Gutes erzeigt; um ihn sind die vier Schutzgötter der Erde (die Buddhisten theilen die Erde in vier Inseln), welche beständig Wache halten und jeder mit einem Heere verschiedenartiger Nats bereit sind ihn zu vertheibigen; denn unter dem Steine, auf welchem

<sup>1)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. III. p. 266.

Safreia fist, ift ein bofer Damon mit Ramen Affure ein= gesverrt, welcher auf einen Augenblick lauert, wo bie Posten nicht gehörig besetzt find, um ben Safreia anzugreifen; aber bie vier Schutgotter wissen es fogleich, und Affure wird in feinen Kerker zuruckgeworfen 1). Daß die Bildwerke biefer Mythe völlig entsprechen, sieht man fogleich; aber die Mythe selbst ift noch unverständlich. Wer ift ber Affure? Wie kommt er unter ben Stein auf welchem Bubbha fitt, und warum will er ihn angreifen? Mahonn theilt in seiner Nachricht von Cei= Ion und der Lehre des Buddha diefe Mothe gleichfalls mit 2), aber nicht verständlicher. Bollständigen Aufschluß giebt ber Pater Giufeppe in feiner Darftellung ber Buddhalehre unter ben Maramas in Buchanans Abhandlung über die Religion und Literatur biefes Volks. Als Buddha nach feinem Tobe mit fei= nen Begleitern biefe Erbe verließ, um feinen Wohnfit in ber Belt Tawateinza, b. i. auf bem Gipfel bes Dienmo, ober Meru zu nehmen, kamen ihm bie alten Bewohner mit Blumenkrangen entgegen, und empfingen ihn mit Freuden. Er aber fann barauf fie von dem Meru zu vertreiben und es gelang ihm burch Betrug. Er ftellte fich, als trante er mit ben Seinigen Bein; bas Getrank war aber kein Wein. Die argwohnlofen altern Bewohner tranken nun wirklichen Wein, und wurden bavon fo beraufcht, daß fie von ihren Sinnen nicht wußten. In dies fem Zustande wurden fie von den Anhangern bes Buddha er= griffen und von bem Meru geworfen. Die Zeit ber Belohnung ihrer guten Werke war aber noch nicht verflossen, und so bil= bete fich für fie eine neue Welt unter bem Meru, benn biefer ruht auf brei gewaltigen Saulen von Karfunkel. Diefe minder schone Welt heißt nun die Affurawelt, und die vom Meru vertriebenen Nats die Affuras. Buddha war mit diefem Erfolge feines Betrugs noch nicht zufrieden; ber Affurakonia hatte eine schone Tochter, welche er ihrem Bater raubte. Nun brach

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 413.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. VII. p. 87.

immerwährender Haß und ein Krieg zwischen ihnen aus, der anfänglich unglücklich für Buddha war, in welchem er zuletzt aber siegte, den Assurakönig zurücktrieb und zwang unter dem Meru zu bleiben 1).

Bett ift bie Darftellung uns verftandlich, fie gehort einer Begebenheit an, welche sowohl ben oftlichen als westlichen Buddhiften gemein ift, und ein wichtiges Berhaltniß in ber Regierung bes Buddha bezeichnet; man darf fich baber nicht wundern, biefe Darftellung fo haufig wiederholt zu finden. Das Gotterpaar auf bem Steingewolbe ift Buddha und bie geraubte Affuratochter; Die vier Personen hinter ihnen - auf Malets und Syfes Abbildungen — find die vier Schutgot: ter ber Erbe, welche fur Bubbhas Sicherheit machen; baher find Auflauerer am Rande bes Meru aufgeftellt, bei Sykes menschlich gestaltete Nats, bei Malet Nat-Affen. Diefe finden wir ofter in Buddhatempeln als Auflaurer. Mackenzie fand in einem Tempel zu Villigaam auf Ceilon ein Gemalbe, ouf welchem Buddha bargestellt war, wie er im bichteften Gebusch mit einer Schonen eine beimtiche Busammenkunft bat; aber unter ben 3meigen versteckt, belaufcht ein schabenfroher Uffe bas zartliche Paar 2). Auf Salts Bilbe macht der Uffurakonig einen wirklichen Ungriff, aber bie Bachter haben ihre Pflicht gethan, und die Schutgotter mit ihren Rats, welche schreckbare Geftalten angenommen haben, find schon ba um ihn zu bandigen. Stellt bies Bildwerf nun einen Gegenstand aus ber Geschichte bes Buddha bar, welcher ber Hindumythe vollig fremd ift, so dringt sich bie Frage auf: konnen Tempel, in welchen biefe Darftellung fich findet, von hindus herruhren? Gewiß eben fo wenig als Tempel, in welchen die drei großen Gotter als Gefangene eines Rakichafa und gefeffelt erscheinen.

Gehen wir zu andern Bildwerken biefer Tempelhohlen

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 211.

<sup>2)</sup> Dafelbit, Vol. VII. p. 436.

über, welche gleichsalls als ber Mythologie ber Hindus angehörend, betrachtet werben. Die bekannten Trimurtibilber, ober dreikopfigen Buften, oder Figuren mit drei Ropfen gie= ben vorzüglich die Aufmerksamkeit auf fich. Zuerst beschrieb Niebuhr die große Trimurti (Trimurti heißt Dreikorper, Dreigestalt, ohne Rucksicht auf die Bebeutung) in dem Tempel zu Elephanta, und gab eine schone Abbildung berfelben; ihm folgte Golbingham, ber fie gleichfalls beschrieb und abbilbete, Bulet Erskine, ber fie in Bezug auf Riebuhr genauer beschrieb und abbilbete; endlich beschrieb Syfes die Trimurti, wie fie in Clore sich findet, und gab eine fehr genaue Abbildung berfelben. Diese Bilder - eins zu Elephanta und awolf ober vierzehn zu Glore, bestehn in Buften mit brei Ropfen und vier ober fechs Urmen und Banben, welche ver= schiebene Symbole tragen. Wir fennen aber auch anders ge= ftaltete Abbildungen biefes Gegenftandes. Go giebt Langles Die fleine Zeichnung von einem Trimurtibilde aus der beruhm= ten Tschoultry bes Tremal Naff zu Mabhura 1). Das Bilb fteht an einem, mit Bierrathen und Schmud überladnen Pfeiler, und hat nicht allein brei Ropfe, fondern brei, bis zu den Buften ausgebildete Korper, welche weiter herab aber zusam= menschmelzen und auf einem Beine ruhen. Der mittelfte Ror= per ift um bie Balfte größer als ber ihm linker Sand gur Seite fleht; ber rechte ift wegen ber Seitenstellung bes Bilbes nicht sichtbar. Bu bedauern ift, daß, wegen ber Klein= beit ber Abbildung, fich nicht mehr barüber fagen läßt, und aus ber beigefügten Beschreibung nicht mehr hervorgeht, als baß bas Bild wirklich brei Korper auf einem Beine verei= nigt habe und eine Trimurti vorstelle. Noch liesert Moor in seinem Hindu-Pantheon die Abbildung einer Trimurti, welche aus Granit gearbeitet in ber Sammlung bes indischen Haufes in London befindlich ift 2). Das Bild hat einen

<sup>1)</sup> Monuments. Tom. II. p. 8. Pl. 7.

<sup>2)</sup> Creuzer's Abbilbungen zu feiner Symbolif. Tab. XXII. Fig. 1.

menschlichen Körper mit zwei Beinen, aber brei Köpfen; ber Stein ist beschädigt und brei Arme sind nur noch sichtbar. Da wir von den Bilbern zu Elephanta und Elore die gesnauesten Zeichnungen und Beschreibungen haben, werden wir uns vorzüglich auf diese beschränken.

Niebuhr und Goldingham halten bie brei Ropfe ber Bufte mannlich, und finden die drei großen Gotter der Sin= bus, Brahma, Wischnu und Siva in benfelben; und zwar in bem Charafter als Schopfer, Erhalter und Berftorer 1). Erskine halt bie Kopfe gleichfalls mannlich, fieht in allen breien aber nur eine Darftellung bes Siva 2); Spfes end= lich halt nur zwei Ropfe mannlich, und ben Siva barftellend, ben britten weiblich, als Parvati 3), eine Meinung, welcher in ber Folge auch Erskine beitrat 1). Der Ropf, welchen Sntes weiblich halt, wurde von ben fruhern Erklarern gleichfalls jugendlicher und schöner gefunden. In Clephanta ift biefer Ropf ber linke, eben fo in gehn ober zwolf Buften zu Glore; in zweien ift er hier aber ber rechte; biefe Unordnung scheint willfurlich ju fein, benn bie Richtung ber Ropfe nach den Weltgegenden, welche Ersfine annimmt b). fallt mit feiner Erklarung überhaupt weg; in bem Bilbe nach Moor ift ber alte Kopf, welcher in ben mehresten Buften ber rechte ift, der mittlere. Diesen mittelften Ropf beschreiben alle als mannlicher und ernfter, und so zeigen ihn auch bie Abbildungen, fo wie ber britte, ber bem jugendlichen Ropf gegen über fleht, bie Buge bes Alters, ober Born und Leis benichaft ausbruckt.

Alle angeführten Erklarungen ruhen auf ber Borausse= tung: bas Bildwerk gehort der Hindumythologie an, wel=

<sup>1)</sup> Riebuhrs Reise. B. II. G. 33.

<sup>2)</sup> Transactions of the L. S. of B. Vol. I. p. 214.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. III. p. 274.

<sup>4)</sup> Daselbst, Vol. III. p. 524.

<sup>5)</sup> Dafeibft, Vol. I. p. 215.

ches von keinem bezweiselt wird; uns aber von vorn berein zweifelhaft scheint, ba es sich in Tempeln findet, welche, wie eben gezeigt worben, Bildwerke enthalten, bie fo augenschein= lich ber Mythologie ber Bubbhisten angehören. Bir wollen prufen! Die Meinung berer, welche in ben brei Ropfen bie brei großen Sindugotter finden, widerlegt Erstine febr aut, und behauptet mit Grund: daß fich in ber gesammten Din= thologie ber Hindus ein solches Wesen nicht finde, und die Europäer in Indien nie eine Trimurti — in dem angenom= menen Sinne - gefunden haben wurden, wenn fie nicht mit ihrer Idee ber Dreieinigkeit babin gekommen maren. behaupten noch mehr, und werben es in ber Folge barthun: bie hindus konnten in ihrer mythischen Beit die Ibee einer folden Trimurti gar nicht auffassen, ba in ihren brei Gottern, und ben Berhaltniffen berfelben gegen einander, gar fein Grund bazu ftatt fand. Gie konnten bies vorgefundene Bilb erft zu einer Beit aufnehmen, ba ihre Philosophie ben brei Gottern bie Perfonlichkeit absprach, und fie als personificirte Gigenschaften eines Urwesens betrachtete, wo biefe Darftellung ihnen bann als Sinnbild bes geftaltlofen Urwefens galt. Geben wir die Grunde genauer an, aus welchen Ersfine in ben brei Ropfen allein ben Siva erkennt, fo ruben fie gleichfalls auf einer Boraussehung, welche uns gang irrig scheint. Der Dreikopf fteht fichtbar mit bem Lingambienft in Beziehung; nun wird angenommen: ber Lingambienst gehört ursprunglich ben Brahmanen an, und ber Lingam felbst ift Symbol bes Siva, also, wird geschlossen, stellt jener Dreifopf auch den Siva bar. Indem Erskine ben Siva in ben brei Ropfen erkennt, fällt ihm boch auf : bag ihnen bas charakteristische Beichen bes Siva, bas britte Auge vor ber Stirn fehlt. Dies Stirnauge ift in ber (fpatern) Mythe, Symbol, ja felbft Drgan von Sivas zerftorenber Macht, und er glaubte, daß ohne bies britte Auge feine Erklarung nicht Glauben finden wurde. Er untersuchte also bas Riesenbild zu Elephanta, und insbesonbere ben alten Ropf genauer, und fagt von biefem: "Er bat eine schone, romische Rase, die Brauen find geschwollen, I

und ragen zwischen ben Augen vor; bies betrachtete id fangs allein als eine hervorragung zwischen und über beit Augenliedern, welche wie Physiognomisten bemerken, Leiden= schaft ausbrudt; nachdem ich aber burch Capitain Sall aufmerksam barauf gemacht wurde, und andere, ahnliche Hervorraaungen an andern Figuren in dem Tempel bamit verglich, blieb mir wenig 3weifel übrig, baß fie bas britte Auge bes Giva reprafentire" 1). In den Anmerfungen werden noch manche Grunde von Hall beigebracht, daß dies dritte Auge im Profil wohl so aussehen konne. Nach langer Betrachtung fand er auch, daß an biesem Kopf zwar ber Mundwinkel, als zum Lachen in die Sobe gezogen ift, baß aber in biefem Winkel ein Saugahn aus ber obern Kinnlabe über die untere Lippe herabreicht, welches dem Gesicht ben entgegengesetten Ausbruck giebt. Erskine fab biefen Bahn nun gleichfalls, und hat ihn auch auf feiner Abbilbung bemerkt, und hier gewiß richtig gesehen, wie bie Vergleichung mit den Bildern bes Berftorers, welche Raffles auf Java fand, hervorgeht.

In dem Bildwerke, von welchem Nieduhr unter Nr. 8. eine Abdildung giebt, und Erskine in der Hauptsigur, wie überall in diesem Tempel, den Siva sindet, entdeckte er die Erhöhung zwischen den Augen gleichfalls, aber auch die beiden Darpals, oder Thürsteher bei diesem Bildwerk haben die Erhöhung, also wie Siva selbst, drei Augen; ja bei weiterem Nachsuchen sand dies Merkmal des dritten Auges sich bei mehreren Dienern des Gottes. Diese Entdeckung würde manschen Beodachter zweiselhaft gemacht haben, aber unser Berschsift die nicht zu den heiligen gehort), werden die Sivasverehrer in vier Classen getheilt, von denen eine dem Gott selbst ähnlich sein soll; ja es werden diesem die Worte in den Mund gelegt: "wer mich kennend, mir uneigen-

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 215.

nutig bient, wird meine Geftalt erhalten, und in mei nem Reiche leben "1), und folglich, fchlieft ber Berfaffer, giebt es auch Sivabiener, mit brei Augen. 3mar gesteht er, baß bies britte Auge, felbft an bem großen Bilbe, in einiger Ent= fernung von niemandem hatte gesehen werden konnen; aber er nimmt an: bie fammtlichen Bildwerke maren anfang= lich mit Bafferfarben bemalt, und alfo bies britte Auge auf ber, baffelbe reprafentirenben Erhöhung burch Farben beutlich bargeftellt gemefen 2). Inbem ber Berf. bies Stirnauge fo reichlich, felbst an Sivas Berehrer und Diener vertheilt, überfieht er, bag in ben großen Bildwerken wo ber angebliche Siva in Riefengeftalt bem Beschauer bas volle Gesicht au= wendet, wie in Mr. 4. 5. 6. 7. bei Niebuhr, jene Bervorragung, und folglich auch bas britte Muge gang fehlt. Der Berf. erwähnt in ber Befchreibung nichts bavon, und in ben schönen Abbildungen, welche er von Nr. 4 und 5 liefert, ift nichts bavon zu feben. Es fcheint wohl klar zu fein, baß man bies britte Muge, ober etwas, bas man als Reprafentanten beffelben anseben konnte, nur fand, weil man es finben wollte, und bie Sache, indem man die Sypothese ber Bemalung mit Bafferfarben hinzuthat, als entschieben betrachtete. Wie fehr Ersfine burch bie nun einmal gefaßte Meinung abgehalten wurde, weiter bie Bildwerke felbft gu untersuchen, geht aus folgendem Beifpiel bervor: Da nur an einem Saupte ber großen Trimurti zu Elephanta bas britte Auge angebeutet mar, beweift er, bag es auch nur an einem Ropfe nothig fei, indem Siva, wenn er auch mit funf Ropfen gebildet fei, boch nur an einem bies britte Muge habe; welches gang richtig scheint. In einem fvatern Auffabe fommt er auf die breikopfigen Bilber gurud, beruft fich babei auf Spkes Befchreibung und fagt: "Un allen biefen Buften haben zwei Saupter bas britte Auge; bas britte (Saupt) scheint Parvati in Bereinigung mit ihrem Manne

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 229.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 248.

zu fein"1). Run fagt aber Spfes in feiner Beschreibung kein Wort von einem britten Auge; er fuchte bas vollenbetfte Bild aus und zeichnete es mit besonderer Aufmerksam= feit, felbst auf die fleinsten Embleme und Bergierungen 2), aber auch in ber Zeichnung ift keine Spur von einem brit= ten Auge zu entbeden, wenn man nicht bas Juwel auf ber Stirn bes mittlern Kopfes, bas bier, wie an fo ungabligen andern, mannlichen und weiblichen Kopfen auf diefelbe Art vorkommt, dafür nehmen will; obgleich die beiden Nebenköpfe so gestellt find, daß man in beiden Gesichtern beide Augen sieht, und bas britte also nothwendig erkennen mußte. 3wei Ropfe aber follen bem Siva gehoren; Siva hat brei Augen, folglich — fo scheint der Verf. zu schließen — haben die beiben Ropfe brei Augen. Es scheint überhaupt nicht bag bas Borhandensein, ober auch ber Mangel biefes britten Auges an biefen Bilbern von entscheibenber Bedeutung fei, ba wir in diesen alten Tempeln wirklich Sivabilber finden, benen es mangelt; nur so viel scheint uns boch einleuchtend: daß, wenn es auf einigen Bilbern sich hier fanbe, es auf ben an= bern Sauptbarftellungen, in benen fo fichtbar berfelbe Gott erscheint, nicht fehlen durfte. Doch prufen wir den haupt= beweis genauer, ben Erskine für feine Meinung aufstellt. Die breitopfige Bufte stellt ben Siva allein vor, benn:

1) der ganze Tempel ist dem Siva allein und keiner andern Gottheit neben ihm gewidmet. Dieser Satz wird badurch bewiesen, daß der Lingam, als Symbol Sivas, der Hauptgegenstand der Berehrung in dem Tempel sei, und Siva selbst in allen Bildwerken als Hauptperson dargestellt werde, daß neben ihm seine Gattin, seine Familie und sein Gesolge überall dargestellt werden.

Ĭ

2) Wo Brahma und Wischnu bargestellt sind, erscheinen sie überall in einem sehr untergeordneten Verhaltniß, und konen also

I) Transactions. Vol. III. p. 524.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. III. p. 274. (Rr. III. unferer Abbilbungen.)

3) auch nicht in ber Bufte neben Siva, als mit ibm von gleichem Range ftehn, und biefe Bufte muß alfo nothwendig in allen drei Kopfen ben Siva barftellen 1). Als Nebenbeweise werden noch angeführt: daß an der Mütze bes alten Kopfs fich ein Todtenkopf, bas Blatt bes Bilwabaums (bem Blatt ber Afazie ahnlich) als Dreizack fich enbigend, und an der Muge des mittelften Kopfs die Mondsichel findet, ferner, die Schlangen in ben Sanden - alles Symbole bes Siva 2). Der Berf. bemerkt aber auch: bag in biefem Tem= pel auch Buddhabilber, oder boch Bilber welche bem Buddha gang gleichen, gefunden werden; und bekennt, bag er nicht recht wiffe wie ihr Borkommen in biefem Tempel ju erklaren fei. Es fonne fein, meint er, bag man ben Siva als Buddha bargeftellt habe, oder daß wirklich Buddha hier bargeftellt fei, um badurch eine Einigung der Parteien zu bewirken 3). Die nicht unwichtige Frage: warum Siva hier wohl mit brei Ropfen bargeftellt fei, ba er boch fonft überall, entweber mit einem Kopf, ober mit funf Kopfen, ober als vereinigt mit Parvati, mit einem mannlichen und einem weiblichen Kopfe bargestellt wird, wird gar nicht berührt.

Wir werden dagegen zu zeigen suchen, daß der Lingam zwar Hauptgegenstand der Verehrung in diesem Tempel, aber durchaus nicht Symbol des Siva war; daß Siva in keinem Bildwerk als Hauptperson erscheint, sondern wo er ja sicht dar ist, er selbst dem Brahma und Wischnu noch untergesordnet wird.

Was können num aber diese dreiköpfigen Figuren bedeuten? Wir wollen diese Frage zu beantworten suchen, und die Busten zu Elore zuerst betrachten. Spkes verglich die zwölf (oder vierzehn) Bilder unter einander, und fand nur wenige, unbedeutende Abweichungen, und die am schönsten

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 238 — 241.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. I. .p 216 - 217.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 231.

gearbeitet und erhalten war, liefert er in einer mit großer Sorgfalt gemachten Abbildung. Der jugendliche Kopf ift etwas kleiner als die andern; auf bem haarschmuck windet fich oben eine Schlange wie in einen Knoten zusammen und streckt kubn ihren Ropf in die Hohe. Die beiben, diesem Ropf zugehörenden Arme find reich mit Juwelen geschmudt, Die rechte Sand halt ein Instrument, abnlich bem Griffel, womit noch jest die Frauen ihre Augenlieder burch Spieß= glas schwarz farben; die linke halt etwas, bas Sykes gang richtig für einen Spiegel erklart, in welchen ber Ropf mit Wohlgefallen zu bliden scheint. Dies find die Grunde welche ben Verfasser bestimmen diesen Ropf weiblich zu neh= men; es ift bies moglich, boch scheint Form und Ausbruck bes aanzen Kovfs durchaus mannlich 1). Der mittelfte Kopf zeigt eine mannliche Freundlichkeit; die hohe Dute ift reich mit Suwelen geschmuckt, von benen eins, wie gewohnlich auf bie Stirn herab hangt; oben an ber linken Seite ber Muse wird die Mondsichel, an der rechten ein kleiner Todtenkopf sichtbar; in ben Ohren trägt er große Ringe, um ben Hals brei Schnure von Juwelen und über ber Schulter bas farte Opferband. Die beiben Arme find jeder mit zwei Armbanbern geschmudt, bas obere einer Schlange gleichend; bie rechte Sand halt eine eiformige Frucht - Spees balt fie für eine Kokusnuß - und bie linke einen Rofenkrang. Der britte Ropf tragt awar eine hobe, geschmuckte Mute, aber bas Geficht hat den Ausbruck bes Alters und der Schwäche auf eine gang unverkenntliche Urt; bie eine Sand führt eine Erinkschaale zu bem geöffneten Mund, bie andere halt eine

<sup>7)</sup> Zwei Arimurtibilber, welche Raffles aus Java mittheilt, haben vier Arme und sind ganz weiblich, haben einen vollen Busen und sügen in der Stellung des Buddha. Die Symbole in den Handen sind nicht ganz beutlich, doch sehlen Blume und Frucht nicht; der Rosenkranz scheint aber in den Herrscherring verwandelt. Die Arimurti ist hier sichtbar mit dem Maha-Sundera zusammengeschmolzen. Siehe Abbitbungen. Nr. IV. Fig. 1.

Schlange fest, auf welche bas Auge geheftet scheint, die aber ihren Ropf wegwendet. Die Entrathselung ber nachften Bebeutung biefes Bilbwerks scheint nicht schwierig zu fein. Der kleinere, jugendliche Kopf zeigt bas erfte, blubende Alter bes Menschen; barum blickt er mit Bohlgefallen in ben Spiegel und fucht fich zu schmuden, und die Schlange, bies all= gemeine Sinnbild bes Lebens rubet auf feinem Scheitel. Der mittlere Kopf ftellt bas mannliche Alter bar. Stolk traat er bie bobe, geschmudte Mute, aber er faßt bas Leben schon aus andern Gesichtspunkten auf, er handelt, bas zeigt in feiner rechten Sand bie Frucht, in der linken ber Rofenfrang, bies Sinnbild bes Gebets und ber Religion; er benft auch schon an den Tod, bas zeigt ber Todtenkopf an der Mube, und die Mondsichel, dies Bilb bes beständigen Bechfels erin= nert ihn an die Sinfalligkeit feiner Rraft. Der britte Ropf ift bas Bilb bes Alters und ber Altersschwäche, bie zum lech: zenden Munde geführte Schaale ift mit Beiltrank gefüllt: aber bas Bilb bes Lebens worauf fein Auge geheftet ift, verfaat ihm ben Anblick. Das ganze Bild ftellt alfo bie brei Lebensalter bes Menschen bar; bies ift augenscheinlich bie nachfte Bebeutung. Aber wie kommt biefe Darftellung gu ber Ehre ber Unbetung die ihr gezollt murde? Sollten bie bargeftellten Lebensalter bes Menfchen vielleicht nur Ginn= bilber von etwas andern fein, bas fich ohne Bilb nicht barftellen lagt? Go ift es gewiß, wie aus ber Art ber Aufftellung diefer Bildwerke beutlich hervorgeht. Die Trimurti= bilder zu Glore find alle in eigenen, fleinen Tempeln aufgeftellt, bie etwa fechs bis fieben Fuß ins Gevierte halten. In ber Mitte berfelben fteht jedesmal ber aufgerichtete Lingam, und hinter biefem, an ber, bem Eingange gegenüber fieben= ben Band, befindet fich die Trimurti; Die übrigen Bande find leer 1). Das Bild fteht also mit bem Lingam und feiner Bebeutung in genauer Beziehung, mas Spfes bewogen

<sup>1)</sup> Siehe Sykes oben angeführte Beschreibung.

haben mag, in demselben den Siva und Parvati zu sehen. Blicken wir nun in den großen Tempel auf Elephanta und vergleichen ihn mit den kleinen Tempeln zu Elore. Hauptzgegenstand ist hier der Lingam; und die Hauptbeziehung in welcher er gedacht und verehrt wird, stellt die Trimurti dar. Dasselbe sindet auf Elephanta statt; Hauptbild ist der Lingam, frei aufgestellt, wie dort; und die Band, dem Eingamge gegenüber zeigt gleichfalls die Trimurti; aber nicht allein, die übrigen Bände sind nicht leer, sondern mit großen Bildwerken bedeckt. Sollten diese vielleicht bestimmt sein, die Beziehung des Trimurtibildes zu dem Lingam bildich darzustellen, die man sich in jenen kleinen Tempeln bei den leeren Bänden nur denken mußte? Man braucht den Gedanken nur aufzusassen und der Schleier, der jene geheimnissvollen Bilder bedeckt, beginnt zu sinken.

Aus welcher Mythologie, oder Philosophie sollen wir aber jene Beziehung und folglich ben Sinn jener Bildwerke ju erklaren fuchen? Bir haben in diesem Tempel schon ein Bildwerk gefunden bas allein ber Geschichte des Buddha angehort, es finden fich mehrere unbezweifelte Buddhabilder 1), und zeigen hier ben Beg. Wir muffen bier also einige Grund= lehren des Bubbhismus vorausschicken, wie sie aus schriftliden Nachrichten und ben Bildwerken felbst hervorgeben. Geift und Stoff (Materie), Gott und Welt, find zwei gleich ewige, für sich bestehende Wesen. Der Stoff ift an fich bloß leibend, todt, aber der Belebung, ber Bildung fabig. Indem ber Geift, Gott, den Stoff durchdringt, ihm feine Rrafte mit= theilt, ihn belebt, bildet er die Welt aus ihm. Diesen Act ber Durchbringung bes Stoffs burch ben Geift, vergleicht man mit dem Act ber Zeugung und stellt ihn unter bem Bilbe bes Lingam, b. i. ben, in einander gefügten Geschlechtsthei= len des Mannes und des Weibes bar. Daher ift in ber alteften Philosophie ber Sankhna, Gott ber Beift (Raranana, ber bas Baffer bewegt), ber Urmann, Purusa, und bie burch <sup>1)</sup> Riebuhrs Reise. B. II. Tab. VIII. Fig. 3.

ihn belebte Materie, oder in einigen Systemen auch als ursprünglich lebendig betrachtet, die Urmutter, Prakriti, von welchen nun alle Wesen erzeugt werden. Diese Erzeugung wird aber nur als Bilb gebraucht, und bildlich durch den Lingam dargestellt. Der Lingam gehört also ursprünglich den Buddhisten an, und seine symbolische Verehrung ist verbreitet, wo irgend der Buddhismus Wurzel saste; doch verachten die Buddhissen der Von den Lingamdienst, wie er von den Brahmanen geübt wird 1).

Der körperlose Urgeist, Damata, ober Dichain genannt, wird als Urmann, bilblich in ber Gestalt eines Bubbha, vor= züglich bes Risabha, ober in bem Symbole beffelben, bem Stier; ober auch in bem Parsma, ober bem Symbole beffelben, ber Schlange bargeftellt. Der Stoff, ehe er vom Geift geschwängert, "bewegt" ist, wird als unendlich fein und unfichtbar gebacht. Das erste, mas ber Geift, wenn er ihn burchbringt, bewirft, ift, daß die feinen Theilchen fich burch Anziehung verbinden und fichtbar werben. Der feine, noch unfichtbare, ober unbelebte Beltstoff, wird unter bem Bilbe bes Wassers, bes Meers bargestellt; ber vom Geift burchbrun= gene Stoff aber, ber aus bem Baffer in alle Befen ubergeht, ober alle Wesen bilbet und nahrt, als eine Frau, als Urmutter, die allen Wesen ihre volle Bruft barreicht. 203 Gegensat bes Stierbilbes aber, unter welchem ber Urmann bargestellt wird, erscheint sie auch unter bem Bilbe ber Milch= fuh. Go finden wir fie bedeutungsvoll an ben alten Mauern bes Tempels von Permuttam abgebilbet; fie ift gerade fo geftellt, daß ihr Euter auf ben Lingam herabhangt 2). Auch scheint sich auf diese Vorstellung ber Gebrauch zu beziehen, baß bas, jum Lingambienst gebrauchte Baffer burch ein Ruh= maul aus Stein geleitet wird 3).

<sup>1)</sup> Einen andern Sinn kann die Behauptung Wards wohl nicht haben, welche Langles anführt. Monuments. Vol. 1. p. 207.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. V. p. 303 etc. Das Bild ber Kuh ist hier überall angebracht.

<sup>3)</sup> Transactions. Vol III. p. 270. Barbs Behauptung baf bie

Die Bubbhiften haben feinen andern Begriff von ber Welt, als ben bes Entstehens, ber Dauer und bes Bergehens, und es findet babei eine Reihenfolge ftatt beren Anfang und Enbe gang unerforschlich find. Sebe Beltbauer bilbet eine große Banberungszeit ber Geifter, welche, von bem Ur= geist hervorgebracht, durch alle Körperformen gehen und sich zum Buddha emporzuschwingen suchen. Bei ber Bernichtung einer Belt gieht Gott, bas Leben fich aus ber Materie, in fich felbst zuruck; alles lost fich bann wieder in die feinen Ur= ftoffe auf und wird unsichtbar. Nach einer Zeit ber Rube durchbringt ber Geift ben Stoff aufs neue, schwängert, ober bewegt bas Urwasser, und so geht aus biefem wieder bas Sichtbare, Lebendige und alle Weltwesen hervor. Um bie Regierung ber Belt, ober bie Anordnung ber Berhaltniffe biefer Beltwefen gegen einander, bekummert fich ber Urgeift nicht unmittelbar, sondern hier waltet ein Bubbha, b. i. ein vollendeter, beiliger Geift statt seiner. Aber auch der Buddha regiert nur eine Beitlang, bann geht er zu bem unfichtbaren Geifte über und wird felbst körperlos; ein andrer Buddha tritt bann an feine Stelle. Die Bahl ber Bubbhas fur biefe Beltdauer ift bestimmt; bie oftlichen Buddhiften gablen brei Buddhas, welche schon regiert haben, ber vierte herrscht jest, und nur noch einer wird ihm folgen. Die westlichen Buddhisten zählen drei und zwanzig Buddhas welche schon regiert haben, und nach bem jeht regierenben, vier und zwanzigsten, wird gleichfalls noch einer erwartet. Alles, mas ber Menich hoffen, oder mas ihm begegnen kann, ift in eine bestimmte Beltdauer eingeschloffen, beren Anfang, Dauer und Enbe bem Buddhiften die wichtigften Gegenftande, und die Grundlagen feiner gefammten religiofen Borftellungen find. Gelingt es ihm nicht durch gute Gefinnungen und Handlungen sich korperlos zu machen und zu Gott zu gelangen, so wird am Beltende sein Körper — in welchem himmel er sich auch

Dichainas die Ruh nicht verehren (Monuments. Vol. I. p. 207) ift nur Gegensag ber Berehrung wirklicher Ruhe bei ben hindus.

befinden mag — mit vernichtet, und er muß den sauern Weg noch einmal beginnen. Bringen wir diese Ansichten mit in den Tempel zu Elephanta, so erscheint uns das Riesenbild der Trimurti in einem höhern Gesichtspunkte, den der Kunstler aber selbst schon ausgesaßt hatte; nicht die Lebensalter des Menschen sind hier dargestellt, sondern die Lebensalter einer Welt.

Wir baben drei Abbildungen diefer riefenhaften Trimurti, und brei Beschreibungen berfelben vor uns, aber feiner ber Berfasser flimmt gang mit ben andern überein. Riebuhr giebt Die Bobe ber gangen Bufte zu breizehn Auf an; Goldingbam au achtzehn, und Erskine zu fiebzehn Auß zehn Boll. In ber Form und Verzierung ber Muten, weichen Die Zeichnungen febr von einander ab; von ben Saaren faat Riebuhr nichts. zeichnet fie aber als auf bie Wangen berabhangende Locken, so auch Erskine; Goldingham aber sieht biese Locken bes rechten Ropfs fur Schlangen an. Im Musbrud ber Gelichter zeigen die Abbildungen Aehnliches, doch noch mehr Berschiedenes; alle geben bem Bilbe nur vier Arme und Sanbe, welche Symbole tragen. Diefe Abweichung von ben fechs= armigen Bilbern zu Elore bat wenig zu bedeuten, ba ber Runftler einen gang andern Gefichtspunkt auffaßte. Bas bie linke Hand emporbalt, konnte Riebubr nicht erkennen; Golbingham fah barin eine Blume, und nach Erskine ift es eine offne Lotusblume, welche auch die Trimurtibilber auf Java in ber hand tragen. Was die zweite hand hielt, mar Niebuhr gleichfalls undeutlich, die beiden andern erkennen eine Frucht; in den beiden rechten Banden finden Riebuhr und Ersfine zwei Schlangen, boch schließt ber lettere bies nur aus Niebuhrs Zeichnung und einigen Spuren auf ber Wange bes rechten Ropfs, daß sie vorhanden gewesen sei, benn jest fehlt hand und Schlange; Spfes glaubt bagegen biese hand habe nie eine Schlange, fondern ben Rofenfrang gehalten, wie bei den Bilbern zu Clore. Der hintern rechten Sand geben alle die Schlange. Wir werden uns vorzuglich an Erskines, mit großer Sorgfalt entworfene Zeichnung halten 1).

Die Kopfe find alle drei mannlich, der linke aber fichtbar jugendlicher, ber rechte alter als ber mittelfte. Bergleicht man bie reichgeschmuckten Duten mit benen ber Trimurtibil= ber zu Elore, fo fehlt bem jugendlichen Ropfe bie Schlange, ber mittlere tragt die Mondsichel an berfelben Stelle, aber ber Tobtenkopf ift nicht ba, sondern findet sich an der Müte bes rechten Kopfs. Der Ausbruck bes linken Gesichts ift freundlich, das mittlere, obwohl in ber Zeichnung fehr leer vielleicht weil es durch Verwitterung gelitten hat - ernfter; ber rechte Ropf zeigt mehr Born als Alter, hat einen kleinen Stubbart und in dem Mundwinkel einen Sauzahn. Auffallend ift, daß Erstine und Sall, gleich ihren Borgangern ben Mund biefes Kopfes etwas geoffnet, fprechend, und die Bunge selbst vorgeschoben finden; ihre Abbildung bagegen ben Mund fest geschlossen zeigt; auf Niebuhrs Bilde ift er geöffnet, und eine Reihe Bahne wird fichtbar, welche die Englander mahr= scheinlich als vorgeschobene Zunge betrachteten. Der Anblick bes gangen Bildes giebt bie Thee bes Großen, Erhabenen, und entspricht, in Bezug auf die Bildwerke bie es umgeben, gang ber Deutung bie wir oben annahmen.

Die jugendliche Bildung halt, als Symbol ber werdenben Welt, den aufblühenden Lotus, — bessen vielsache Beziehung auf diesen Gegenstand wir bald werden noch naher
kennen lernen — die mittlere Gestalt wiegt in der Hand die Frucht, die That, von der das Heil der Lebendigen während
ber Weltdauer abhängt; die rechte Bildung drückt Jorn aus;
sie ist das Bild der Weltvernichtung, mit dem Todtenschädel
über der Stirn; doch stolz hebt sich in der Hand die heilige
Schlange empor, denn — eine Welt wird zwar vernichtet,
aber nicht das Leben, es blühet in einer jungen Welt wieder
auf. Ist diese Deutung richtig, so müssen in den Bildwerken,
in deren Mitte dies Hauptbild gestellt ist, sich drei Ideen,

<sup>1)</sup> Siehe unsere Abbildungen Rr. V.

und zwar nach buddhiftischen Borftellungen, deutlich barges ftellt finden, nämlich

Erstens: das Werden und Bilden einer jungen Welt, mit der Entwickelung bes Lebens in berselben.

3weitens: Das Bestehen und die Dauer der Welt unter der Regierung der Buddhas; diese Idee kann nicht wohl anders dargestellt sein, als in mythischen Begebenheiten und Sagen, in welchen die Verhältnisse der Buddhas zu der Welt geschichtlich ausgesaßt sind, und

Drittens: Die Bernichtung einer Belt.

Finden diese drei Darstellungen in den Bildwerken sich wirklich, so leisten sie auch Burgschaft für die Richtigkeit der aufgestellten Deutung. Der Schauplatz dieser Darstellungen kann dann nicht allein die Erde, er muß das Weltall überbaupt sein, und wir mussen, um sie zu erklaren, in kurzen Zügen die Vorstellung der Buddhisten von der Gestalt des Weltalls angeben, und wie sie dasselbe bildlich zum Gegenstande ihrer Verehrung machen.

Die Erde ift eine große, runde Scheibe; über berfelben liegen als eben folche Scheiben, boch in gang außerordentli= chen Entfernungen über einander bie zwei und zwanzig Belten ber noch forperlichen Rats, über biefen fteigen bie vier Himmel der körperlosen Nats in das himmelsgewölbe empor. Die Geftalt unfers Weltgebaudes gleicht also einem oben gu= gerundeten Cylinder, und ift vollig ben buddhiftifchen Darftellun= gen des Lingam abnlich, wie er bie und ba vorkommt, boch keineswegs damit verwechselt werden muß, obwohl beiden Bilbungen eine Ibee zum Grunde liegt. Diese cylinderformige Bilbung findet fich in vielen Buddhatempeln als hauptgegen: ftand ber Berehrung, und alle Beobachter find barüber einig, daß, wo fie fich findet, Buddhadienst ftatt fand; allein über bie Bedeutung besselben weichen die Meinungen fehr von ein= ander ab. Meltere Erklarer fanden barin ben Lingam, und sowohl in der Geftalt dieser Bilbung, als der Art ber Aufstellung berselben, auch Grunde für ihre Meinung. Die Englånder nennen diese Bildung Dhagop, oder Dhagope, wie

ahnliche Bilbungen in Ceilon und Nepal genannt werben. Der Dhagop erscheint frei stehend und als Hauptgegenstand ber Berehrung in ben Tempeln. So beschreibt ihn Salt als Sauptbild in bem größten Tempel ju Galfette; er nimmt bier ben hintern Raum bes Tempels ein, fteht unter einem hoben Gewolbe, hat neun und vierzig Buß im Umfange, etwa zwangia in ber Sohe und ist von einem Saulengange umgeben '). Gegen die Mitte ber Sohe laufen zwei Banber umber, bar= über erhebt fich bas runde Gewolbe, und zwar so, als ware bie Rugel unterhalb bes großern Durchmeffers abgeschnitten. Einen mehr verzierten, und an einer Band gebildeten Dhagop, über welchem die breifache Umbrella schwebt, beschreibt Salt gleichfalls 2). Eben fo als Hauptsymbol steht ber Dha= gop in bem großen Felsentempel bes Buddha zu Karli, ben Lord Valentia nach Salts Zeichnung mittheilt 3). Auch in ben Buddhatempeln zu Elore findet fich diefe Bildung, welche von Sykes beschrieben und gezeichnet ist \*). Der Dhagop ist also in manchen Tempeln eben so aufgestellt, als ber Lingam, und gleicht ihm in manchen Abbildungen, in benen er schlan= fer erscheint, außerordentlich. Erstine verwirft biefe Erklarung gang; ber Grund, von bem er mit vielen neuern Auslegern ausgeht, ift folgender: ber Lingam gehört als Symbol bes Siva allein ben Brahmanen an, und kann folglich in keinem Buddhatempel gefunden werden. Das Frrige bieses Grundes bedarf keiner Auseinandersetzung; doch sehen wir die Erklarung genauer an, welche ber Berfasser an bie Stelle ber altern fest. In allen, buddhiftischen gandern finden fich neben ben großen Tempeln fleine, aus Stein und ohne Gingang errichtete Gebaube, welche beinahe biefelbe Geftalt haben, Dhagop genannt werden, und einige Ueberreffe von dem Korper

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 49. 51. mit ben zugehörigen Beiche nungen.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Vol. I. p. 49.

<sup>3)</sup> Valentia's Voyages. Vol. II. p. 163.

<sup>4)</sup> Transactions. Vol. III. p. 265 etc. Pl. 7. Fig. 1. 2. Pl. 13.

eines Buddha verschließen. Daraus leitet Ersfine die Bedeutung ber, in ben Felsentempeln befindlichen, aus dem festen Stein gehauenen, ahnlichen Bilbungen ab; fie follen Darftellungen folder Behålter, ober Grabmaler ber Reliquien fein 1). Allein jene Dhagops find nicht in, sondern neben den Tempeln erhaut, und enthalten wirkliche Reliquien, ober was man als folche nahm; biefe, in ben Tempeln, an ben Sauptplaten aus bem vollen Stein gehauen, enthalten nichts. Ware bie Ansicht richtig, so wurde man sich in diesen großen Tempeln wohl auch Reliquien zu verschaffen gewußt haben, und man mußte bie - wieder vermauerten - Deffnungen entbeden, burch welche man biefe Beiligthumer in bas Innere biefer Steinmaffen gebracht batte. Das Gezwungene ber ganzen Erklarung leuchtet ein, die durch mehrere Dhagops, welche nicht gang gefchloffen, sondern offen und hohl find, gang wiberlegt wird. In biefen fitt ein, als lebend bargestellter Buddha: fo in dem fogenannten Tempel bes Wiswafarman zu Elore, und in einem andern Dhagop, beffen Abbilbung Syfes mittheilt 2). In dem großen Buddhatempel zu Boro Bubor auf Java, welchen Cramford beschreibt und abbilbet 3), finden sich einige hundert Buddhabilder; sie sigen wie gewohn= lich mit untergeschlagenen Beinen in Rischen, über jedem Bilbe erhebt fich aber in wenig veranderter Gestalt ber Dha= gop; ja die Spige bieses großen Tempels endet in ber Ge= stalt bes Dhagon.

Unserer Ansicht nach, ist der Dhagop das Bild des Weltgebäudes; darum sist Buddha in demselben, als seiner Wohnung. Die Idee welche mit der Ausstellung in den Tempeln verbunden wurde, geht aus solgenden Bildwerken deutlich hervor. Salt theilt die Zeichnung eines Dhagop mit, welche in einem Tempel zu Salsette aus einer Saule ruht, an beiden

£ 1

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 516.

<sup>2)</sup> Daselbst, Vol. III. p. 265 etc. Pl. 13 und Pl. 7. Fig. 2. (Siehe unsere Abbilbung No. VL.)

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. II. p. 154 etc. Pl. 1 und 2.

Seiten beffelben knieen zwei Personen über beren Ropfen Schlangenhaupter einen Schirm bilben, und die gegen ben Dhagop zwei Gefage als Opfer emporheben, aus deren Munbung etwas hervorragt, mas, wegen der Kleinheit der Zeich= nung, ober ber Bermitterung bes Steins, nicht beutlich ju erkennen ift; es scheinen Klammen zu fein, waren ursprunglich aber wohl Blumen. Dben auf dem Dhagop rubet eine architektonische Berzierung, über welcher eine ganz ahnliche Bilbung, wie über ben Gefäßen, gesehen wird. hinter ben knieenden Figuren fteben zwei Elephanten, welche fich mit dem Borderkörper in die Sohe richten, mit ihrem Ruffel eben folche Gefaße, oder Rruge gefaßt haben, und fie oben auf dem Dhaapp ausschütten, oder ausgießen 1). Daffelbe Bildwerk muß fich hier mit einigen Abanderungen auf mehreren Gaulen fin= ben: fo liefert es Langles nach Korbes 2). Der Dhagop ift bier fast glockenartig, ben knieenben Figuren fehlen bie Gefage, eben so ben Elephanten, obwohl fie ihre Ruffel eben so über ben Dhagop hinstreden. Bielleicht sind bie Krüge nur burch Berwitterung verloren; vielleicht fehlten bie Kruge aber gang, und man nahm an, daß bie Elephanten bas Baffer in ihren Ruffeln brachten und ausgoffen. Gine abnliche Darftellung liefert Muller; ber Dhagop ift mit Strahlen umgeben, oben scheint eine Flamme auf ihm zu lobern, zwei Figuren knieen an ben Seiten mit Gefäßen, boch fehlen bie Elephanten 3). Dieselbe Ibee, aber in einem andern Bilbe bargeftellt, liefert Salt von einer andern Saule auf Salsette. Statt bes Dhagops erblickt man hier einen großen, viereckt : langlichen Stein, welcher auf Thieren, wie es scheint Lowen, rubt. Mitten vor bemfelben fteben zwei Lingams aufgerichtet, und gerade über benfelben fleigt ein ftarker Baum empor. Diesen Baum als Sinnbild ber Welt werden wir in ber Folge noch naher kennen lernen. Das Bild ift fehr beschädigt, doch

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 50. (Abbildung Mr. V.)

<sup>2)</sup> Monuments. T. II. Pl. 76.

<sup>3)</sup> Glauben, Wiffen und Kunst ber alten Hindus. Th. I. Tab. 1. Fig. 165.

kniet auf einer Seite noch die Rigur mit ihrem Gefäß, das bier mit Blumen gefüllt icheint, doch fehlen über ihrem Saupte Die Schlangen; hinter ihr fieht man bie Refte einer anbern stehenden Tigur. Dben werden zwei große Clephantenkopfe fichtbar, welche ihre Ruffel über ben Baum hinftrecken, von benen einer noch bas Gefaß auf ben Baum ausschüttet 1). Bas bedeuten bier aber die Clephanten mit ihren Rrugen. und was gießen fie bier aus benfelben auf ben Dhagov, bort auf ben Beltbaum und die Lingams? Gin anderes Bilbwerk giebt barüber ben vollftanbigften Aufschluft. Go wie in Rennern ber Dhagop bem Saupteingange gegenüber, als bas vorzüglichste Beiligthum erscheint, und wie in andern Temveln eben fo ber Lingam, ober ber Lingam und die Trimurti aufgestellt find; so finden wir in dem prachtvollsten und vollendetsten aller diefer Tempel, in bem Kailas zu Glore folgende Darftellung in ber Nijche ber Sauptwand. 3mei Bachter an den Seiten, jeder mit vier Urmen und bewaffnet, laben bennoch unverkenntlich burch bie Bewegung ihrer Sande gur Betrachtung bes Bildwerks ein. Die Rische umber ift überreich verziert; auf dem Bilde felbst ift unten das ruhige Meer sichtbar, über daffelbe erhebt sich die Lotusblume, und in berfelben fitt Prafriti ober Maha=Sundera. Die Gottin ift burchaus nacht, und fitt mit untergeschlagenen Beinen in ber Gestalt bes Bubbha; auf bem Ropfe hat fie eine wenia verzierte Mute und unterftut mit beiben Sanden die vollen Brufte, als bote fie allen Befen Nahrung bar. Unten auf bem Meere stehen zwei Elephanten und fullen leere Rringe; über ihnen stehen zwei andere, und gießen die gefüllten Rruge auf die Gottin aus 2). Dieselbe Darftellung — jedoch mit kleinen Ubanderungen — über ber Thure eines ber kleinen, bem Lingam und ber Trimurti geheiligten Tempel 3). In

T.

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 50. (unfere Abbilbungen Rr. VII.)

<sup>2)</sup> Dafeibft, Vol. III. p. 282. Pl. 8. (unfere Abbilbung Rr. VIII.)

<sup>3)</sup> Daselbst, Vol. III. Pl. 7. Fig. 3. (Unsere Abbildungen Nr. VII. Fig. 3.)

der Deutung diefes Bildwerks kann man nicht fehlen. Meer ift Bilb des noch einfachen unbelebten Stoffs. Wie Die Lotusblume fich über ben Spiegel ber Gemaffer erhebt; fo die junge Welt über dem gestaltlofen Urmeer, und in ihr die Mutter alles Lebendigen; sie ist die Maha=Sundera ber Maramas, die das Weltall halt, fo lange es besteht; und wenn Symes verftand: daß fie einft bas Weltall zerftoren werbe, fo fann bies bem Sinne ber Gottin nach nur heißen: es werde zerftort werden, wenn sie es nicht mehr halt, und dies wird fie nicht mehr konnen, wenn die Glephanten aufhoren zu schopfen. Diefe Elephanten find Sinnbilder der Weisheit und Macht des Urgeistes der den todten Stoff ergreift, der Gottin zuführt, die nun ihren vollen Bufen allen Wefen zur Nahrung hinreicht. Die hier ausgebrückte Idee, scheint Gegenstand ber Hauptbilder fast aller Tempel au fein; diese Gottin, der Weltbaum, ber Dhagop, der Lingam, befruchtet durch ben Dienst jener Clephanten, stellen biefelbe Boee, nur in verschiedenen Sinfichten bar 1).

Noch muffen wir in Bezug auf die Erklarung ber Bildwerke zu Elephanta anführen, daß die sechs und zwanzig über einander liegenden Himmel in drei Hauptabtheilungen, oder Haupthimmel zerfallen. Zunächst über der Erde liegt der, aus sechs Stufen bestehende Himmel der Aschama. Diese,

<sup>1)</sup> Eine sonberbare Abbilbung bes Lingam sah Mackenzie in einigen, sichtbar bubbhistischen Tempeln, auf einer Reise burch Kanara (As. Res. Vol. IX. p. 272 etc.) Der Lingam ragt hier aus dem Urmcere empor; eine Schlange, das Sinnbild des Lebens, der Gottheit u. s. w. ist um ihn her geschlungen, und zwei Gruppen von Figuren haben sie beim Kopf und beim Schwanz gesast, ziehen hin und her, und sehen dadurch den Lingam und das Meer in Bewegung. Der Sinn dieser Bildung, nach den oben angedeuteten Ideen, ist nicht schwer zu enträthseln; aber es gleicht völlig den Abbildungen, die in Brahmanentempeln von Hervorbringung des Amrita gesunden werden. Wahrscheinlich liegt dem buddhistischen Wilbe ein ähnlicher, uns noch undekannter Mythus zum Grunde. Die Nehnlichkeit der Darstellungen ist auffallend. Borgte ein Bolk hier von dem andern, oder brachten beibe die Idee aus früherer Zeit mit?

obwohl schon sehr glucklich, haben boch noch gröbere Körper, verschiedene Geschlechter und pflanzen sich sort. Dann folgt der aus sechzehn Stusen bestehende Himmel der Rupa. Diese haben schon feinere Körper, keinen Geschlechtsunterschied mehr, und pflanzen sich auch nicht mehr fort. Den höchsten Raum nimmt der aus vier Stusen bestehende Himmel der Arupa, oder der Körperlosen ein. Bei der Vernichtung der Welt nimmt man drei Grade an; die am häusigsten eintretende, trifft nur die Erde und die beiden untersten Stusen der Tschama, und nur auf diese beziehen sich die hier zu erklärenden Bildwerke; obwohl auch, wie wir gleich sehen werden, die gänzliche Vernichtung dargestellt wird.

Seben wir jest die Bildwerke in dem Tempel zu Glephanta, und insbesondere die beiden großen Darftellungen rechts und links der Trimurti an der Sauptwand genauer an, fo, wir wiederholen es, icheint ber geheimnisvolle Schleier ber fie bedte, zu verschwinden. Zuerst fallt bas Dertliche in den Darstellungen auf. Da sie sich auf bas Werben, Sein und Bergeben einer Welt beziehen, kann ihr Dertliches fich nicht allein auf die Erde beschränken. Daber entdecht man unten ben festen Boden der Erde, auf welcher bie Sauptfiguren steben, und boch durch das ganze Bildwerk emporragen. Aber binter ihnen erscheinen kleine Figuren, reitend, fliegend und schwebend, oder auf Wolken getragen und in zwei Reiben über einander getheilt. Sie stellen die beiden himmel ber Tschama und Rupa vor. Diese Nats nehmen an allem was auf ber Erbe vorgeht ben größten Untheil; fie ift ber Schauplat auf welchem sie sich durch Berdienst ihren himmel erwarben, und wohin fie zuruck muffen, wenn ihnen noch der Grad der Beiligkeit fehlt, der fie zur Korperlofigkeit erheben konnte. In dem untern himmel der Tschama, d. i. der noch geschlechtlichen, fich fortpflanzenden Simmlischen, werden auf Diesen Bildwerken überall bie Sindugotter, Brabma auf feinem mit Schwanen gezierten Throne und brei Ropfen 1),

<sup>1)</sup> Man konnte zwar annehmen, wie bie englischen Erklarer auch

Bischnu auf seinem immer menschlich gestalteten, aber gestügelten Garuda sichtbar. Nur Siva erscheint auf diesen Bildswerken nie in diesem Himmel, sondern wenn er ja mit seinem Dreizack sichtbar wird, sieht er unter den niedrigern Dienenden auf der Erde, und ohne das dritte Auge. Im Kailastempel zu Elore erscheint er groß, und allein dargesstellt; und Spses liesert eine Abbildung desselben 1). Er hat vier Arme, halt in der linken Hand den Dreizack; das dritte Auge sehlt und scheint ihm in buddhistischen Abbildungen immer zu sehlen. Die Stellung ist die eines Tanzers, was mit der Idee der Brahmanen von Siva wenig übereinstimmt. Allein in Gegenden, wo früher der Buddhismus, jeht die Webalehre herrscht, oder wo beide zusammenslossen, erscheint

thun, daß ber vierte Ropf nur nicht sichtbar ware, und man ibn, der Stellung megen, hinzubenten muffe; bies icheint aber wegzufallen, ba in biesen Bildwerken andere Kiguren mit vier Köpfen vorkommen, und man diefe also wohl zu bilben wußte. (Siche Transactions of the L. S. of Bombay. Vol. III. p. 238. 239.) Erstine munbert fich, bag in allen Abbildungen in dem Tempel zu Elephanta nirgend bem Brahma bie Bebas als Symbol in die Bande gegeben find, welche ihm in hinduabbildungen boch nie fehlen (Transactions. Vol. I. p. 223). Dies ift aber fehr naturlich, ba bie Bubbhiften die Webas nicht anerkennen, und den Brahma auch nicht fur den Berfaffer berfelben halten. Die Bubthis ften auf Ceilon feten jett ben Brahma, ober Maha Brahma in ben himmel ber Rupa; hier erscheint er immer in bem untern himmel, wobin er auch, wie alle Bindugotter, ba fie Befchlecht und Battinnen baben, gebort. Unter ben trefflichen Abbildungen, welche Ruffles in feiner History of Java. Vol. II. p. 54 u. f. w. mittheilt, findet fich Brahma mehrmals, immer burch ben Schwan bezeichnet, aber immer burch ben Aliegenwedel als bienend bargeftellt. In einer gang runden Rigur in Metall, scheint er indeß - aus ber Beschreibung gu schließen - vier Ropfe zu haben, obwohl nur drei abgebildet find, weil ber Berfaffer fonft schwerlich darin ben Brahma erkannt haben murbe. Sier ift er jugenblich, in einem Steinbilde bartig bargestellt. Unter ben Symbolen find der Krug oder bas — wahrscheinlich Opfer — Gefaß, und ber Stab merkwurdig. Giebe Abbildungen Rr. IX.

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 288. Pl. II. Fig. 1. (Abbilbungen Nr. X.)

Siva in den Mythen als ein beständiger Tänzer 1). Es scheint in diesem Tanz des Siva eine Anspielung auf das Lodern und Hüpsen der Flamme zu liegen. Unter den Bildern welche Rafsles aus Java mittheilt, sindet er sich mehrmals als ein alter bärtiger Mann, immer durch den Dreizack kenntlich, nur mit zwei Armen, und durch den, an der Schulter befestigten Fliegenwedel als dienend bezeichnet 2). In der obern Reihe der Bildwerke zu Elephanta, die den Himmel der Rupa darsstellt, sind diese gewöhnlich geschlechtslos und in idealen Gesstalten dargestellt; doch scheint dieser Unterschied nicht immer beodachtet. Beide Reihen erscheinen in diesen Darstellungen als zwei Chore; bald in andetender Stellung, bald mit Blusmenkränzen in den Händen, aber immer theilnehmend an der Handlung oder dem Gegenstande, welcher dargestellt wird.

Die Sauptfigur auf bem Bilbe rechter Sand von ber Trimurti, ist vielfach verkannt worden. Gie fteht in ber Mitte, ragt uber alles hervor, hat vier Urme, neigt fich ge= gen bie rechte Seite und lehnt fich mit bem vorbern rechten Urm auf bie Schultern und ben Ropf eines Stiers; fie ift halb mannlich und halb weiblich. Die rechte Seite ift mannlich, die linke weiblich; dieser Unterschied erstreckt sich selbst auf Schmud und Kopfput; Die hohe Mute ift getheilt, an ber mannlichen Seite erscheint bie Mondsichel, bas mannliche Dhr hat nur einen Ring, bas weibliche zwei; die mannlichen Urme find nur mit einem Urmbande, die weiblichen mit zweien geziert. Die rechte Bruft ift mannlich, die linke ftark weiblich. Die hintere rechte Hand hebt die heilige Schlange in bie Bobe; bie hintere linke halt einen kleinen Schilb; bie vorbere ift burch Berwitterung unkenntlich geworben. In ber untern Reihe ber hintern kleinern Figuren fist rechts Brahma auf feinem Schwanensis; bei Niebuhr hat er beutlich brei Ropfe, bei Erstine nur zwei, obgleich es in ber Befchreibung

<sup>1)</sup> Baldaus Beschreibung der ostindischen Kusten Malabar und Korromandel u. s. w. Amsterdam 1672. S. 452.

<sup>2)</sup> Siehe unfere Abbitbungen Rr. XI.

heißt: "drei Kopfe sind sichtbar, der vierte kann man annehmen, sieht nach hinten" 1). Dann folgt wahrscheinlich Buddha Abschita auf dem Elephanten; linker Hand sieht man Wischnu auf dem Garuda, und neben ihm eine Figur die auf
einem löwenartigen Thiere zu reiten scheint; wahrscheinlich der
jetige Buddha, welcher vor der letzten Weltbildung als Gott
in jenem Himmel lebend gedacht wurde. Unten, zur rechten
bes Stiers, steht Siva, den Dreizack in der Hand und ohne
das Stirnauge; zur linken der Hauptsigur werden mehrere
bienende Wesen sichtbar, eine Figur trägt den Fliegenwedel.
In dem obern Himmel schweben die Rupa herzu, ihre Augen
auf die Hauptsigur gerichtet, und Blumengewinde in den
Händen 2).

Dies Bildwerk scheint in ben mehresten Tempeln zu Elore gleichsalls vorzukommen, doch bemerkt Sykes nichts Besondezes darüber, indem er sich auf die Darstellung zu Elephanta bezieht 3). Die Hauptsigur sindet sich auch in den Bildwerzken zu Mahabalipur, wo sie Goldingham beschreibt; sie hat auch hier nur eine weibliche Brust, vier Arme und weicht in der Darstellung ab. Sie steht aufrecht, halt in jeder Hand eine Streitart, und die Schlange windet sich an der rechten Seite in die Hohe 4).

Die altern Erklarer, Niebuhr, Goldingham, Hunter, Balentia und andre nehmen die Figur ganz weiblich, und nennen sie, da sie nur eine Brust hat, eine Amazone. Richtiger halten sie nach genauerer Untersuchung Moore, Erksine, Sykes, und mit ihnen Heeren, halb mannlich und halb weiblich, und halten sie für den Ard-Nari (Ardhanar ischwar), den weiblichen Gott (Siva) der Brahmanen, in seiner Bereinigung mit Parvati. Schwierigkeiten sinden die letztern doch in der auf demselben Bildwerk vorkommenden, untergeordneten Stellung des Siva. Heeren glaubt der Gott sei auf dem

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 222.

<sup>2)</sup> Dafelbst, G. 220. (Giehe Abbildungen Rr. XII.)

<sup>3)</sup> Dafelbst, Vol. III. p. 289.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. V. p. 69 etc.

Bilde zweimal dargestellt; einmal mit Parvati als Hauptsigur, dann ohne diese allein 1); Erskine, der diese doppelte Darstellung anstoßig sinden mochte, sieht in der Figur mit dem Dreizack einen Diener des Siva, dem er sein Symbol übergeben habe 2). Wir wollen uns nicht lange bei der Wisderlegung dieser Meinungen aushalten, sondern das Bild nach unserer Ansicht erklären.

Der Urgeist hat ben Stoff burchbrungen, bie junge Welt bildet fich und bas bobere, animalische Leben ift ins Dasein getreten. Es hat sich Raum gemacht in ben tragen Stoffen, wobei man fich einen Kampf gebacht zu haben scheint. Das Bild in Mahabalipur ift noch im Streit begriffen, und bie Schlange windet fich erft empor; bier ift ber Kampf vorüber, der Schild wird zuruckgezogen, die andere Linke hangt schlaffberab, und die Figur lehnt fich auf den Stier und hoch hebt bie Rechte die Schlange in die Bobe; aber noch find die Geschlechter ungetrennt, und also noch feine Fortpflanzung moglich. Die Bewohner beiber Simmel schauen und jauchzen bem neuen Werben zu, und streuen Blumen berab. Auf bem zweiten Bilbe, linker Sand ber Trimurti, wird dieselbe Entwickelung bes Lebens im Fortschreiten bargestellt. Das Dertliche bieses Bilbes ift gang baffelbe wie im vorigen; in ber obern Reihe schweben wie bort die Rupa herzu; in der zweiten sind wieder Die Sindugotter in eben ber Dronung fichtbar; mit ber Sauptfigur ift aber eine große Beranderung vorgegangen; bie bort noch vereinten Geschlechter, haben sich bier getrennt; ftatt ber rechten mannlichen Salfte feht bier rechts ber Mann. und statt der linken weiblichen Salfte erscheint bier links die Rrau. Der Mann hat vier Arme, Die Frau zwei. Der Stier ift verschwunden, bas ausgebildete Paar bedarf ber unmittelbaren Unterstützung bes Urgeistes nicht mehr; beide stützen sich auf mannliche und weibliche dienende Wesen. Die bintere linke Hand, und ein Theil ber vordern rechten bes Mannes

<sup>1)</sup> Bufage u. f. w. G. 27. 28.

<sup>2)</sup> Transactions. Vol. I. p. 221.

sind abgebrochen, doch druckt die Stellung der Arme mit der Bewegung des Kopfes deutlich aus, daß er eben eine Frage oder Erklärung an die Frau gerichtet hat, sowie die Hinneisgung derselben und die geöffnete rechte Hand die Zustimmung ausdrückt. In der hintern rechten Hand halt der Mann, wie auf dem vorigen Bilde, die heilige Schlange, aber sie windet sich jeht hinter seinen Schultern herum, und erhebt sich zwisschen dem Vaare.

Diefer Gang in ber Entwickelung bes Lebens in einer fich eben bildenden Welt, ift von den Buddhiften allgemein angenommen. Birb eine neue Erde - wie schon umftandli= der ergahlt worden ift - wieder mit Menschen bevolkert, fo find biefe anfänglich lange geschlechtslos; erft wenn fie anfangen grobere Rahrung zu genießen und Leidenschaften zu em= pfinden, entwickeln fich bie Geschlechter. Bur Rechten bes Mannes erscheinen bier vier Figuren; eine barunter, größer als die andern, aber fehr verstummelt, scheint nach ber Stellung des rechten Arms etwas in dieser Sand gehalten zu haben, bas aber mit ber Sant felbst verloren gegangen ift; bie Rigur scheint ben Siva mit bem Dreigad bargestellt zu haben. wie er auf eben der Stelle in bem erften Bildwerk erfcheint. Niebuhr zeichnet diese Sand zwar als noch vorhanden, aber er betrachtete wohl nur die Sauptfiguren mit Aufmerksam= keit, und marf bas Uebrige bes Bildwerks flüchtig bin. Go trennt er hier die Rupa von dem untern Theil des Bildes burch eine Art von Bulft bie nach unten geschweift ift, und über dem Kopfe des Mannes einen Salbfreis bildet. Ber: gleicht man hier Erskine's Zeichnung, fo fieht man wohl wie er durch die Wolken, auf welchen die Rupa schweben, auf biese Borftellung gerathen konnte, ba er zugleich den ellipti= fchen Salbfreis ber fich über den Ropf bes Mannes, wie gewöhnlich bei Buddhabildern, erhebt, überfah. aber auf biefen Rreis, gerade über bem Ropf bes Mannes einen etwas beschädigten Bogel zeichnet, so ift dies in ber That

<sup>1)</sup> Abbitbungen Rr. XIII.

unerklarlich. Nach Erskine steigt hinter bem Ropfe bes Mannes etwas empor, bas vollkommen einer von oben nach unten burchschnittenen Kelchblume gleicht, so bag man in bie hoble Seite ber Salfte hineinfieht; in berfelben schwebt nun über bem Haupte bes Mannes, in bem Augenblick ba er mit ber Gattin fich zu einigen scheint, ein kleines Trimurtibilb. Ersfine halt bie Ropfe weiblich; fie find aber wohl nur jugendlich, und zwei tragen die Mondsichel am Kopfschmuck 1). Diese Darstellung ist fehr simmreich. In bem Augenblick wo Die Geschlechter sich trennen und wieder naben, schwebt in bem burchschnittenen Lotuskelch bas Bild ber Beranderung bes Werdens, Seins und Vergehens über ihrem Saupte! Bu biesen Darftellungen gehört noch eine britte, in welcher bie nun erfolgende Fortpflanzung bes Geschlechts und bie baburch beginnende Geisterwanderung sichtbar wird; Niebuhr hat wenigstens die Sauptfiguren berfelben gezeichnet 2). Mann und Frau fiben bier rubig neben einander, neben bem Bater fitt ein größeres Rind, zwischen Bater und Mutter tragt eine Warterin ein kleineres; bienende Figuren, und an beiben Seiten zwei große Bachter bilben bie Gruppe; bie obern Reihen find nicht mit gezeichnet; nach Ersfine ftreuen Die schwebenden Geftalten Blumen berab, und unten foll noch bie Gestalt eines Stiers sichtbar werben 3).

Finden wir in diesen Bildwerken den ersten, oben aufgestellten, dem jugendlichen Haupt der Trimurti entsprechenben Moment, und zwar ganz nach buddhistischen Ideen dar-

<sup>1)</sup> Diese drei Kopfe können allerdings weiblich sein. Raffles theilt in der Geschichte von Java (Theil II. S. 54) zwei Trimurtidiber mit, worin die Idee der Trimurti mit der Idee der Maha: Sundera zusammengeschmolzen ist. Sie siet mit drei Kopfen in der Stellung des Buddha, und hat vier Hande, in einer halt sie die Blume, in der andern den herrscherring, in der britten die runde Frucht, und in der vierten etwas, das wir nicht entrathseln können. (S. unse Abbitdungen Nr. IV.) Die Zusammenschmelzung dieser Ideen ist übrigens leicht zu erklären.

<sup>2)</sup> Riebuhr, B. II. Tab. VIII. Fig. A.

<sup>3)</sup> Transactions. Vol I. p. 227.

gestellt; so wird mahrscheinlich ber zweite, bas Bestehen ber Belt unter ber Regierung eines Buddha nicht fehlen. Diese Darftellungen werben vorzüglich sich auf Mothen und muthische Sagen von den Buddhas und ihrer Regierung beziehen. und fo finden wir fie auch in allen biefen Temveln. und besonders in dem Tempel zu Clephanta, beffen Bildwerke wir hier zunächst erklaren. Es ift vorzüglich die muthische Geschichte des jett regierenden Buddha, welche bier bargeftellt wirb. Die erfte Scene, von welcher wir Abbildungen besitzen, ift: wo dem Buddha die geraubte Braut zugeführt wird; Niebuhr liefert fie Tab, VII. Buddha steht in der Mitte des Bildes, mit vier Armen; Die Usura = Tochter welche ihm zugeführt wird, scheint sich ein wenia zu ftrauben. Linker Sand von ber Sauptfigur, binter beren Saupte, ber, ben Bubbha, ober bubbhiftische Bilbun= gen gewöhnlich bezeichnende elliptische Kreis in die Hohe fteigt, fitt eine Kigur mit sonderbarem Kopffchmuck und vier Armen. darunter eine kleinere mit drei Kopfen und gleichfalls vier Urmen, vielleicht wird hier auf Wischnu und Brahma gebeutet; ein kleines weibliches Wesen fieht noch neben lette= rem. Links scheint eine großere mannliche Figur die Braut fanft gegen Buddha hinzuschieben, eine Dienerin mit Fliegenwebel fteht daneben, und hinter biefer kommt ein Diener mit gros Ber Perude, welcher ein Gefaß in ben Sanden tragt; oben schweben elf größere und kleinere Gestalten, von benen vier als weiblich gezeichnet find, und eine einen Fliegenwedel tragt. Die fonft vorkommenden zwei Reihen find hier nicht beobach= tet. Nach Erskine's Beschreibung ift indeß manches in biefer Beichnung unrichtig. Er theilt die obern Figuren in zwei Reihen, von denen auf die obere fecho, auf die untere funf fallen. Bon den obern follen zwei weiblich, zwei bartige Munis, eine ein Rind in betender Stellung fein, und eine größere eine Blume in den Sanden halten. Bon den untern follen zwei weiblich, eine ein bartiger Mann fein. Wie in Niebuhrs Entwurf die Reihen durcheinander gemischt werden konnten, die Blume sich auch in einen Fliegenwedel verwan=

belt, sieht man leicht, daß aber die drei bartigen Ranner sehlen, ist auffallend. Ihre Gegenwart ließe nach den budschisstischen Mythen sich wohl erklaren, da auf dem Reru solche Heilige in prächtigen Grotten wohnen, und vor der Erscheisnung eines Buddha auf die Erde herabsteigen sollen. Allein Erskine sindet diese Munis mit langen Barten auch auf den beiden ersten Bildern (rechts und links von der Trimurti) welche er beide in eigenen, berichtigten Abbildungen liesert; aber auch auf diesen sindet sich so wenig eine Spur dieser bartigen Männer, als bei Niebuhr. Wurde hier unrichtig gezeichnet, oder unrichtig beschrieben? Wie vieles sehlt noch ehe wir im Stande sind, diese Bildwerke ganz genau beurtheilen zu können!

Bon einer andern Darftellung besfelben Gegenstandes in einem Tempel zu Salfette, liefert Salt eine Abbilbung 1). Das Bildwerk ift von ben Portugiesen fehr verstummelt und mit Mortel überbeckt worben, ba fie ben geräumigen Tempel in eine Kirche umwandelten, und über die so verschwundenen budbhistischen Beiligen, die Beiligen ihrer Kirche hermalten. Sett ift bas Bild wieder, fo weit es noch vorhanden ift, gereinigt. Die Abweichungen von bem vorigen beweisen blos, baf bie Künstler nicht an eine Darstellungsart gebunden maren, sondern frei ihren Ibeen folgten. Buddha fteht in ber Mitte, gegen bie andern Figuren riefengroß, mit fieben Ur: men (vier rechten und brei linken 2)); die kleinere, sich etwas straubende Braut wird von zwei weiblichen Dienerinnen, auf welche sie sich stutt, berzu geführt. Dben wird eine Reihe Nats fichtbar, an welche fich links Wischnu, rechts Brahma schließen; unter biesem fieht man noch Banesa und andre Fiauren. Rechts von Buddha steht unten ein kleiner Altar auf welchem eine Flamme lodert, ein, die Buddhabilder fo oft begleitendes Symbol, neben welchem eine großere Figur

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 43. Abbilbung.

<sup>2)</sup> Bahrscheinlich ist auf der linken Seite aus Bersehen des Beich: ners ein Urm vergeffen.

sitt, und ein Paar kleinere stehen. Um Buddhas Haupt steigt der heilige Kreis empor, und in der hintersten Hand halt er die heilige Schlange. Nach Spkes wird diese Darsstellung in den Tempeln zu Elore öfter wiederholt, z. B. in Dumar Leyna, Rameswur u. s. w. ') und möchte wohl in wenig Buddhatempeln sehlen. Die mehrsten Erklärer sehen in dieser Darstellung eine Vermählung; Erskine bezweiselt diese Deutung '), und würde recht haben, wenn das dargesstellte Paar, wie er und seine Vorgänger voraussehen, Siva und Parvati sein sollte, weil dann die Darstellung mit den Hindumythen über diesen Gegenstand in vielsachem Widerspruch stände.

Nach ber mythischen Geschichte bes Bubbha folgt auf ben Raub ber Tochter bes Afurakonigs und feine Bermablung mit berfelben, ber Rampf mit ihrem Bater, ber anfang= lich ungludlich fur Budtha mar, in bem er aber zulett fiegte und ben machtigen Afura unter ben Meru zuruckwarf, mo er von ben vier Schutgottern ber Erbe bewacht wird, Mufferbem hat Buddha, und zwar jeder Buddha viele Rampfe gu bestehen, ebe er zur hochsten Regierung ber Welt gelangt. theils mit Widersachern auf der Erde, theils mit ben Beberr= fcbern ber obern himmel, wie in ber erften Abtheilung ange= führt worden ift. Diese Kampfe boten ben Runftlern einen ju reichen Stoff als bag fie biefelben hatten übergeben fonnen, und Darstellungen ber Art scheinen sich in fast allen Tempeln zu finden. Gine folche Schlachtscene, findet fich an ben Mauern bes großen Buddhatempels auf Java, welche Crawfurd abgebildet hat 3). Buddha fitt in gewöhnlicher Stellung unter einem Baume, von bem heiligen Rreife um= geben auf feinem Lotusthron, an beffen Seiten zwei Lowen angebracht find. Ueber bem Baume, auf welchem ein Pagr Bogel Schut fuchen, schwebt bie Umbrella, als Beichen bes

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 273 - 377.

<sup>2)</sup> Dafetbst, Vol. I. p. 228.

<sup>3)</sup> Dafeibst, Vol. II. p. 154. Pl. 6.

Berrichers. Bu feiner Linken fteht feine Gattin, ihm eine Blume reichend, und eine knieende Perfon opfert ihm Fruchte; au seiner Rechten aber tobt die noch unentschiedene Schlacht. In unferen Felfentempeln werden bie erklarenden Brahma= nen balb mit biefen Schlachtscenen fertig; fie follen entweber aus bem Ramanana ober Maha = Bharata genommen fein, ober ben allegorischen Kampf ber Durga barftellen. lettern findet man überall; jum Glud haben wir aber eine gute Abbildung beffelben 1), und es wird fich leicht zeigen laffen, daß biefe Erklarung burchaus falfch und unrichtig ift. Die Sauptfigur in biefer Darftellung reitet auf einem gowen, welcher eine Urt von Menschengesicht hat. Diefer Lowe fin= bet fich in und vor ben Felfentempeln und aufgebauten Pa= goben ber gangen Salbinfel fublich vom Ganges, ungablige Male abgebilbet, und bie englischen Erklarer machen ben Kunftlern dabei immer den Borwurf: daß fie den Lowen nicht gekannt hatten weil fie ihn gang abweichend von ber Ratur barftellen, was um so mehr auffallt, ba alle übrigen Thiere fo ganz ber natur getreu erscheinen. Allein man fett bei biefem Tabel gang irriger Weise voraus, bag bie Runftler in biesem Thier einen naturlichen Lowen hatten barftellen wollen, welches gar nicht ber Fall ift. Auf bem Meru, fagt bie Buddhamythe, wohnt ein besonderer Lowe, welcher ein Menschengesicht hat, und nur auf der Erbe sichtbar wird, wenn ein Gott, b. i. ein Bubbha, erscheint. Dieses mythische Thier ift nicht allein ben bubbhiftischen Secten in Indien, sondern auch ben Chinesen und Sapanern bekannt, welche es Kirin nennen, und gleichfalls glauben: bag es nur auf ber Erbe erscheint wenn ein Sesin (Buddha) geboren wird. Der japa= nische Kirin weicht in ber Gestalt ab, aber ber dinesische ift, Schwang und hörner abgerechnet, gang bem inbischen gemen mit Menschengesicht gleich 2). Aber felbst in Indien weicht

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 76. Sehe Rr. XIV. unferer Abbil- bungen.

<sup>2)</sup> Rampfer. B. I. S. 139. Tab. IX. Fig. 1. 2.

die Gestalt dieses Löwen ab, und geht, vorzüglich in jüngern Bildwerken fast in die Gestalt des Greifs über, z. B. in den Ruinen von Madhurah '). Dieser mythische Löwe ist nun das Symbol des setigen Buddha, und ein sicheres Merkmal daß wir, wo er zum Vorschein kommt, auch buddhistische Bildwerke vor uns haben, da die Hindumythe ein solches Thier durchaus nicht kennt.

Beigt bieser Lowe in ber vorliegenden Darftellung ben buddhiftischen Ursprung, so lagt bas Ganze ben Sinn nicht zweifelhaft. Die Hauptsigur welche auf bem Lowen reitet. bat acht Urme; bie Sanbe find mit Pfeil und Bogen, Schwert. Schlinge, Schnecke (worauf in ber Schlacht geblafen wurde), Schild, Glode und Pauke gefüllt. Das Gefolge bes Lowen: ritters besteht aus acht Personen, funf bavon sind bewaffnet, aber nur einer nimmt Theil am Kampfe; alle find flein, zwerg= artig und ohne hohe Mugen; zwei tragen ftarte Stupbarte; eine Figur halt bie Umbrella über ben Kopf bes Ritters, eine ben Fliegenwedel und noch eine andere eine Schuffel auf melcher etwas aufgehauft liegt. Der große Gegner tragt eine bobe kronenartige Mute, und über ber Schulter bas Opferband; der Ropf ift aber ein Buffelfopf, und feine Waffe eine Reule. Er hat gleichfalls acht Begleiter, alle groß, schon geftaltet, und mit hohen Mugen geschmuckt; einer halt bie Um= brella über bas Saupt bes Konigs. Die ichon gestalteten Bealeiter bes Buffelhauptigen bilben ben auffallenbften Gegenfab, gegen bas miggeftaltete Gefolge bes Lowenritters; bennoch weichen sie und fallen. Wie unahnlich ift biefe Darftellung bem Kampfe ber Durga, wie die Hindumythen biefen barftellen! Da indeß unter alle ben Deutungen ber Brahmanen, biefe ben größten Schein ber Richtigkeit fur fich bat, muffen wir etwas babei weilen.

Die umständlichste und ächteste Beschreibung des Kampss ber Durga enthält unstreitig der Markandan : Purana — die älteste Mythe kennt ihn gar nicht — aus welchem sie Cole:

<sup>1)</sup> Langles Monuments. Vol. II. Pl. 6. 7. 8.

brooke überfett hat 1). Durga, oder Parvati erscheint bier in Sivas Geffalt, mit bem britten Auge und bem Dreigad und auf bem Stiere reitend; Saraswati, mit ben Symbolen Brahmas, begleitet fie auf einem Bagen von Schwanen gejogen, Lakschmi, mit Wischnus Waffen auf dem Garuda, Inbrani mit dem Blipstrahl bewaffnet auf dem Elephanten; furz jede Sakti in der Gestalt, mit den Waffen und Symbolen bes Gottes, bem fie angehort. Nach andern Sagen fließen bie acht Saktis, ober die Saktis (Krafte) aller Gotter in eine Person zusammen. Diese hat bann acht Gesichter, sechzehn Arme und Bande, welche mit den Waffen aller Gotter, Dreizack, Blitsftrahl u. f. w. gefüllt find. Bon allen biefen Din= gen findet auf unferer Darftellung fich nichts. Da aber, wie wir in Folge zeigen werden, und wie es bei ber Stellung ber Hindus gegen die Buddhiften wohl nicht anders möglich war, aus den Sagen der lettern und den Bildwerken ihrer Tem= vel eine Menge Borstellungen in die Mythen ber Sindus übergingen, fo kann man wohl annehmen, daß diefe Darftellung bes Kampfe, mit bem abnlichen Kampfe ber Durga vielfach zusammengeflossen sein werbe. Go erwähnt Wilkins bieses Rampfs nach einem Buche welches er Thandi nennt 2), bas aber nicht zu den heiligen Schriften gehort, und alfo wohl junger ift. Diefem zufolge reitet die Durga auf einem Lowen in den Kampf, welchen ihr der Berg himavat schenkte. Angenommen diese Sage sei nicht blos nach den bilblichen Darstellungen in den alten Tempeln gestaltet, fie ware wirklich alt und es gabe bergleichen Darftellungen; fo kann boch bas Driginal der vorliegenden Zeichnung, bem der Beschreis bung nach, die Bildwerke ber übrigen Tempel gleichen, nicht als folde genommen werden. Auf ihnen foll die Gottin Durga ben Ufur, das personisscirte moralische Uebel bekampfen. Seben wir nun zuerst ob der Lowenritter, welchen die Brahma= nen zur Durga machen, mannlich ober weiblich bargestellt ist?

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 83.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. I. p. 279.

Auf unfrer Zeichnung erscheint er månnlich. Er ist gekleistet wie alle übrigen Männer, nur geschmückter wie es seinem Nange gebührt, sit mit nackten Schenkeln auf dem Löwen, und was hier entscheidet: die Brust, welche bei allen weiblischen Bildern in diesen Tempeln so außerordentlich voll und stark gebildet ist, erscheint hier durchaus männlich. Der Feind den er bekänpft trägt das Opferband, das Zeichen der Relizgissischt, und nicht des moralischen Bösen.

Daß die siegende Sauptfigur bier Buddha ift, kann nicht bezweifelt werben; schwierig aber ift zu erklaren, mas man sich eigentlich unter bem Buffelkopf bachte. Unter ben Abbilbungen welche Raffles aus ben alten Dichaintempeln aus Java liefert, kommen viele barauf fich beziehende Darstellungen vor. Buerst finden wir einen Buddha ber auf dem überwundenen und gebundenen Gegner reitet, allein der Buffelkopf bat fich hier in einen Stierkopf verwandelt 1), und bie übrigen Rampfbilder stellen nun als Gegner bes Buddha einen wirklichen Stier dar. Der auf bem Stiermann reitende Buddha hat als Symbol eine Blume in ber Hand, und scheint also Situla. mit ber Blume Grivatsa ju fein. So finden wir auch ben Buddha Dharma mit dem Blitzstrahl und dem Herrscherzeichen in ben Sanden 2) aber auch benfelben wie er mit acht Armen, und allen Arten von Waffen ben Stier eben besiegt und unter die Sufe tritt 3). Einen fleinen Bertheibiger bes Stiers hat er bei ben haaren gefaßt, und halt ihn fcmebend. Der Buddha Tschandraprabha ift eben so allein, und als Befieger bes Stiers abgebildet \*). Es finden fich noch funf bis fechs folder Stierkampfe von verschiebenen Bubbhas; alle haben ben Stier beim Schweif ergriffen, treten ihn nieder, und bei einem ift eine große Bunde über ber Bruft, burch bie Schulter, ju feben; ber Stier wird alfo getobtet. Wir

<sup>1)</sup> Abbildung Nr. XV.

<sup>2)</sup> Abbilbung Nr. XVI.

<sup>3)</sup> Abbildung Nr. XVII.

<sup>4)</sup> Abbitbungen Nr. XVIII und XIX.

würden uns zu weit von unserem Zweck entfernen, wenn wir uns auf einen Versuch diese Vilder zu erklären einlassen wollten; wir mußten sie aber ansühren, um den Beweis zu vervollsständigen: daß die Kämpse mit dem Büssel = oder Stierhauptigen in den Tempeln auf den Halbinseln den Oschainas, und nicht den Brahmanen angehören; zu bemerken ist bei diesen Abbildungen noch, daß die Körper der Buddhas fast alle weiblich gestaltet sind, wahrscheinlich der Schönheit der Form wegen, da man sie sonst unstreitig männlich dachte. Die Oschainas zeigen diesen Geschmack sast überall in ihren Bildungen wie Wallace in seinen Denkwürdigkeiten Indiens es auch in Guzurat sand, und die weibliche Gestalt der Männer ausdrücklich bemerkt 1).

Eine brahmanische Abbildung des Kampse der Duraa theilt Holmell mit. Durga erscheint in ber Gestalt bes Siva, mit zehn Banden, in welchen man alle charafteriftischen Baffen ber Sinbugotter erblickt. In ben beiden vorderften Sanden halt fie die Schlange und den Dreizack des Siva; die Schlange umschlingt ben Mur, ben fie eben im Begriff ift mit bem Dreigad zu tobten; ber Mur bat ein menschliches Saupt; aber ein Stier = (nicht Buffel =) Ropf liegt neben ibm. Der Lowe, auf welchem Durga nicht reitet, sondern fteht, hat die Geftalt des fabelhaften Greifs angenommen, und bilft im Rampfe; an ber Stirn ber Gottin fehlt auch bas britte Auge nicht. Um die Gottin ber fiebt man in kleinen Abtheilungen, fast alle Gotter und Avatars ber Sinbus; und da Durga alles physische und moralische Uebel bekampft, barf man fich nicht wundern, fie in biefen Abtheilun= gen auch mit Mohamebanern, welche auf Pferben und Elephan= ten reiten, im Rampf zu erblicken 2). Go viel von der Sindumothe hier auch erscheint, wird doch der Einfluß der buddhisti=

22

I.

<sup>1)</sup> Wallace Denkwürbigkeiten Indiens. Frankfurt a. M. 1826. S. 130.

<sup>2)</sup> Holwells merkwurdige hiftorische Rachrichten von hindostan u. f. w. übers. von Rleuker. S. 302. Tab. II.

ichen Bildwerke in dem lowenartigen Thiere fichtbar. Befannt= lich feiern die hindus der Durga, und ihren Kampf zu ehren, iabrlich ein gebntagiges Reft. Nach Malkolms Bericht find in Dunah — in einer Gegend wo frither der Buddhismus berrichte - nur die erften neun Tage der Gottin geweiht, und werden mit Gebet und Kaften zugebracht; der zehnte Tag aber ift bas Keft ber Erinnerung des großen Siegs, welchen Rama über Ramana. den König der Usuras davon trug 1). Nach den Erkundigun= gen welche Niebuhr anftellte, ift bas gange Reft eine Reier ber Siege bes Rama über ben Afurakonig Rawana 2). Wie oft aber Rama mit Buddha verwechselt wird, werden wir in ber Gine besondere Aufmerksamkeit verdienen bei ber Kolae fehn. Untersuchung der Bedeutung des Kampfs der Durga, wie diefer in der Bolksreligion sich ausgebildet hat, die sonderbaren Kampfwiele welche die Buddhiften an bestimmten religiofen Keften feiern. Zurner war Beuge berfelben in Butan 3); an zehn Tagen wurde der Kampf wiederholt; fürchterliche Masfen traten auf, einige als Elephanten, andere als Uffen u. f. w., boch schienen die Gotter die Afuren zu bekampfen, und Durga -Turner wußte keinen andern Namen — trug immer den Sieg Das Fest wird nach der Frühlings = Nachtgleiche ge= bavon. feiert, und Turner halt es fur eins mit bem bekannten Gulifest (welches der Durga zu Ehren gefeiert wird) der hindus, weil es mit demfelben zusammen fällt, viel Aehnliches bamit, aber boch gewiß eine andere Bedeutung hat. In Libet fand Moor= craft in dem Tempel des Buddha zu Daba eine Menge Thier= masten 4), welche bie Begehung biefes Festes in einer Gegend bezeugen, wo es um diefe Beit noch tiefer Winter ift, und unter einer buddhistischen Religionspartei die sich sehr von der in Butan unterscheidet. — Wir konnen biefen Gegenstand bier

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 73.

<sup>2)</sup> Niebuhrs Reife. B. II. S. 28.

<sup>3)</sup> Ambassade au Tibet etc. Tom. I. p. 250 etc.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. XII. p. 428.

nicht weiter verfolgen; glauben durch das Gesagte aber berechtigt zu sein: in jenen Darstellungen in den Tempeln, Kampfe bes Buddha zu sehen.

Wir haben nun noch Bildwerke nachzuweisen in welchen Bubbha als herricher auf bem Meru, nach erhaltenem Siege. bargeftellt wird. Wir machten mit biefen Darftellungen ben Anfang, weil ihre fprechende Uebereinstimmung mit ber mythis schen Geschichte bes Bubbha sogleich auffällt. Diese Darftellung fehlt mahricbeinlich in feinem Buddhatempel, und Ersfine beschreibt fie, wie sie mit manchen Abweichungen in bem Tempel zu Clephanta fich finbet 1). Der Gott mit bem Stirnauge, acht Armen, und ber Mondsichel an ber Mube, bat auf einem Sit fich niebergelaffen, welcher von bem Ufur getragen 3wei Bande hat er auf die Kopfe feiner Diener gelegt, in einer balt er ben Dreigact, ju feiner Rechten fitt bie Gattin, und neben ihr ruht ein Tiger auf feinen Dfoten. Sinten find Berebrer, und an beiden Seiten ffeben große Thurwachter. Es ift Buddha ber eben auf feinen Stein fich fett, um von ber Schlacht, in welcher ber Gegner befiegt Aber ber Dreigad? Es scheint uns bamit ift. auszurubn. biefelbe Bewandniß zu haben, als mit bem britten Auge. Bei ber Trimurti murbe ber Stellvertreter bestimmt zwischen bie beiben andern Augen gesett, und fo auch bei ben übrigen; in biefer Beschreibung rudt er schon an bie Stirn. Salt liefert bie Abbildung einer Darftellung in bem Tempel Dichoghenfir auf Salfette, welche er auch beschreibt 2). Der Gott mit vier Urmen bat fich niedergesett; bie linke hintere Sand balt einen großen Stier bei einem Born; bie vordere linke fehlt, die vorbere rechte ift gegen bie zu feiner linken figende Gattin ausgeftrectt, die hintere rechte Sand halt einen Scepter, welchen er auf bas rechte Rnie ftubt. Der Scepter bat oben einen verzierten Knopf, auf welchem fich eine Blume mit fpibig gulau-

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 228.

<sup>2)</sup> Daseibst, Vol. I. p. 43. Abbilbung Rr. XX.

fenden Blattern befindet, von welchen drei fichtbar find, und leicht mit dem Dreizack verwechselt werden konnten, wenn nicht über bas mittelste Blatt aus bem Kelch ber Blume noch eine Spige in die Sobe schoffe, wodurch Salt bewogen wurde: bier teinen Dreizack, folglich auch nicht Siva zu feben; fondern bie Rigur einen helben mit bem Scepter zu nennen. Es ift Rifabba mit feinem Stier; aber Erskine wurde bier Siva Und ber Tiger? Dieser laßt fich und ben Dreizack febn. noch bestimmter nachweisen. Da der Buddhalowe mit feinem menschenahnlichen Gesicht und eigenthumlicher Mahne nun einmal dem natürlichen Lowen nicht gleicht, so kann man ihn ja auch wohl für einen Tiger nehmen, obwohl er biefem noch weniger gleicht. Der Lowe hat nun einmal in der Mythologie ber hindus durchaus keine Bedeutung, wohl aber ber Tiger, welcher dem Siva und der Parvati heilig ift; und so findet man überall wo der Buddhalowe unter oder neben einer Figur erscheint, einen Tiger und Parvati. Go beschreibt Spfes eine weibliche Figur welche im Tempel des Dschaggernath zu Elore. "auf einem Tiger fitt." Bum Glud zeichnet er fie, ober vielleicht ben Buddha felbst, ben ber Beichner wegen ber frauenahnlichen Gestalt, als wirkliche Frau nahm, und man erkennt in bem Thier auf welchem fie fitt den treu abgebildeten Bubbha= lowen 1). Der Vordertheil des Kopfs ist zwar abgebrochen. boch find die Augen noch sichtbar, und die Mahne um feinen Sals, auch zeigt ber haarbuschel am Ende bes Schwanzes, baß bier an einen Tiger gar nicht zu benfen ift. Die Brahmanen machen das Thier aber jum Tiger, um die darauf sigende Riaur Bhagisti Bhawani nennen ju fonnen. Spfes munbert

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 269. Pl. I. Fig. 2. Nr. XIX. und Nr. XXI. unferer Abbildungen. Dies sehr beschähigte, auch wohl etwas nachläsig gezeichnete Bildwerk, ist auch badurch merkwürdig, daß bie Figur weiblich ist, und beweist, daß man auch auf der Halbinsel bie Gattinnen der Buddhas besonders, mit den Symbolen derselben darstellte, wie auf Java in den alten Bildwerken oft sichtbar wird. Man scheint damit ähnliche Vorstellungen verbunden zu haben, wie die Brahmanen mit den Saktis ihrer Götter.

fich, die Figur auch in Brahmanentempeln zu finden, da sie hier in einem anerkannten Buddhatempel sich sindet, und ist zweisfelhaft, ob die Figur nicht die weibliche Urkraft der Buddhisten darstelle, und die Brahmanen sie nur nachgeahmt hatten. Daß diese Tempel aber nicht brahmanisch, sondern buddhistisch sind, haben wir schon gezeigt. Der Tiger, welchen Erskine auf dem Bilde zu Elephanta sindet, wird wohl derselben Art sein.

Aber nicht allein als Sieger, über ben Afur auf bem Meru thronend, wird Buddha bargeftellt, sondern auch in allen übrigen Beziehungen feines Berricheramtes, und nicht allein er. fondern auch alle seine Borganger, benn alle werben noch neben ihm, ober in ihm gleich verehrt. Go zeichnet Niebuhr ben Budbha Situla auf seinem Lotussit, an welchem sein Symbol, bie Riaur Griwatsa (bie Kreuzblume) angebracht ift 1); ferner fprechen Niebuhr und Golbingham von einem Manne, ber mit untergefcblagenen Beinen fitt und ju beffen Fugen ein Stier lieat 2), es ift Buddha Risabha; beide Beschreiber erwähnen noch eines Mannes zu Pferde, es ift Sambhawa; eines anbern, ber auf einem Buffel reitet 3), es ift Basupubschna u. Wir zweifeln nicht, daß bei genauer Untersuchung fich alle vier und zwanzig Buddhas in diesem Tempel finden merben. Da wir von biefen Bildwerken keine Abbildungen besiten, muffen wir Elephanta auf einen Augenblick verlaffen, um aus ben Bildwerken andrer Tempel, von benen wir Zeichnungen vor uns haben, die verschiedenen Beziehungen zu erklaren, in welchen die Buddhas bargeftellt find.

In dem schönen Tempel zu Elore, welchen die Brahmanen Indra-Sabha nennen, sitt eine Riesensigur auf einem kleinen Elephanten, unter einem Baume auf welchem vier Pfauen zu sehen sind. Obwohl dieser Figur alles mangelt, woran sonst Indra zu erkennen ist, so hat man sie doch so genannt, weil

<sup>1)</sup> Riebuhrs Reise. B. II. Tab. VIII. Fig. B.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. IV. p. 412.

<sup>3)</sup> Riebuhrs Reife. B. II. G. 39.

pie auf einem Elephanten fist; fie ift aber in einem anerkann= ten Buddhatempel, unfehlbar bas Bild bes Buddha Abschita, auf seinem Sombol, bem Elephanten rubend 1). Noch eine größere Umwandlung mußte fich eine zweite hier befindliche Riefengestalt gefallen laffen; man machte fie zur Inbrani, ber Gattin bes Indra 2). Die Gestalt fist auf bem, bier vollständig erhaltenen Buddhalowen (welchen Syfes bennoch für einen Tiger ausgiebt!), bat bas linke Bein in bie Sobe gezogent und halt ein Rind auf biefem Schenkel. Muf feinem Schoof, wie am Gurtel befestigt fieht man einen Tobtenfopf und Tobtengebeine; mit bem Beigefinger ber rechten Sand zeigt fie in bie Sohe auf die Frucht eines Baums, unter welchem fie fitt. Diefe Geftalt, an ber alles bem Begriff ber Indrani ber Sindus wiberspricht, soll boch biefe Gottin barftellen, weil man bie vorige Indra nennt. Weiblich wird die Figur aus keinem anbern Grunde genommen, als weil fie ein Kind auf bem Schoofe halt. Sehen wir fie aber genauer an, fo ift fie gar nicht weiblich. fondern mannlich. In den Tempeln zu Clore find die Riquren balb gang nacht, balb befleibet. Unter ben nachten zeichnen sich die weiblichen burch die volle, weibliche Bruft sogleich aus; unter den bekleideten durch die Bruft, und die Krauenfleidung. Die Manner tragen anschließende, bis auf die Anochel herabreichende Beinkleider, welche über ben Suften burch einen Gur= tel befestigt find; oft auch Mantel welche hinten herabhangen. Die Frauen aber ein langes Gewand, welches über ben Suften durch ben Gurt befeftigt, bis zu den Fugen berab hangt.

<sup>1)</sup> Wie sehr man sich mit Abbildungen vorzusehen hat, welche durch die Hande von Hindus gehen, beweist eine Zeichnung, welche man als die Kopie dieses Bildwerks anerkennen muß, und die Müller (B. 1. Tab. III. Fig. 96) liesert. Die Darstellung überhaupt ist dieselbe, doch der zweiarmige Buddha in den vierarmigen Indra verwandelt, der nun seine Attribute in den Händen trägt; auch der kleine Elephant ist gewachsen, hat drei Rüssel bekommen, und um den Gott des Firmaments noch mehr zu bezeichnen, geht über dem Baume die Sonne auf u. s. w.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 302 etc. Die beiden verschonerten Platten hat Langles Monuments. Vol. II. Pl. 40 wiederholt.

Dies bemerkt Malet ausdrücklich, und zeichnet die Kiguren auch so '). Run ist die sogenannte Indrani aber ganz mannlich gekleidet, die linke Schulter bedeckt, die rechte bloß; die Brust mannlich, obgleich auf Langles Bilde etwas Brust angedeutet worden, was auf Malets Zeichnung sehlt, und das Männliche der breiten Schulter nicht verstellen kann. Die Kigur stellt den jetzigen Buddha auf seinem Löwen und in seinen Beziehungen zu den Menschen dar. Das Kind auf seinem Schooß zeigt Buddha, der sur die Fortpslanzung der Menschen sorgt; er zeigt mit der rechten Hand über sich auf den Baum mit Früchten; dieser Baum ist das allgemeine Symbol der Ernährung — es ist Buddha welcher die Menschen nährt! Auf seinem Schooß liegen noch Tobtenschädel und Bein — es ist Buddha der sur die Menschen auch im Tode sorgt!

Noch sprechender ift in diefer Sinsicht ein anderes Bildwerk, welches Salt aus bem Tempel zu Kennern auf Salfette mittheilt 2). Die Sauptfigur ift hier nicht Mahavira, ber lette Bubbha, sondern ein früherer, welcher bie hochste Berehrung genoß. Den Namen beffelben zu bestimmen hat einiges Schwierige, boch zeichnet er fich burch feine Bilbung von allen übrigen aus. Seine Dute ift jeberzeit niebrig, oben tegelformig und aus lauter fleinen Rugeln, wie Perlen ober fleinen Locken, zusammengesett. Er ift oft auf einem Thron, nach europäischer Art fitend gebildet, so in einem eignen Tempel zu Glore 3), wo bie Brahmanen ihn als Wiswafarman nehmen, und auch zu Rennery in Salfette. In beiben Bildwerken bebt er bie Banbe gegen bie Bruft und faßt mit bem Daumen und Zeigefinger ber nach außen geöffneten rechten Sand, ben fleinen Kinger ber nach innen geöffneten linken. Wir finden ibn auch stebend in Kennery, auch mit untergeschlagenen Beinen und bie Sande im Schooß gelegt 4). Sein Symbol ift ein Thier, welches

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 400. Eanglès Monuments. Vol. II. Pl. 47.

<sup>2)</sup> Transactions. Vol. I. p. 47 - 48. Abbildungen.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. III. p. 302. Pl. 13. Abbilbungen Rr. XXII.

<sup>4)</sup> Daseibst, Vol. I. Abbilbungen zu p. 45 und 48.

naher zu bestimmen eben schwierig ift. An feinem Throne zu Rennery find biefe Thiere burch Berwitterung unkenntlich geworben; an bem Throne bes Gottes in Dichaggernath-Sabha zu Clore, ift bas Thier funfmal eingehauen; bie ganze Geftalt ift kagenartig, vorzüglich ber Ropf, boch hat bas Geficht etwas Menschliches, und ber Schwanz fehlt 1). An dem Throne im Wiswakarmantempel, erscheint bas Thier vier mal; unten in berfelben Stellung wie an bem vorigen, aber oben an ber Rud: lehne fteht es gerade aufrecht, wie ein Mensch; rechter Sand zeigt es basselbe Gesicht, linker Sand fieht man ben Ropf von ber Seite, ber so vollständig einem Affenkopfe gleicht 2). Langlès theilt die Abbildung einer fehr alten, aus einem Relfen gehauenen Pagobe, welche in Dethan, unweit Kanbichemeram fich findet, nach Salts Zeichnung in Balentia's Reife, mit 3). Bor bem Eingange fieht man vier große Bubbhalowen, und einen Stier; Die außere, aus bemfelben Fels gehauene Mauer ift in vieredte Felder getheilt, und in jedem fteht in übermenfchlicher Große aufgerichtet, baffelbe Thier. Wo man biefelben in bas volle Geficht fieht, gleichen fie vollständig ben vorigen; auf ber andern Seite fieht man bie Ropfe im Profil, und er= blickt wieder die verlangerten Affenköpfe. Daß biese Thiere hier allgemein als Uffen genommen werben, geht baraus hervor: baß man die Pagode dem Rama und ber Sita gewidmet glaubt. und diefe in der hauptabtheilung findet; in der zweiten 26= theilung steht ber Lingam. Der mit biefem Thiere bargeffellte Gott ift ohne Zweifel Buddha Abhinandana, ber vierte in ber Reihe, beffen Symbol ein Affe ift. Die verschiedenen Abbilbungen biefes Gottes, geben zu einigen nicht unwichtigen Bemerkungen über bie Verhaltniffe in ber Regierung ber Bubbbas und ber bilblichen Darftellung berfelben, Beranlaffung. Kennern ruhet ber Thron bes Gottes auf ber Lotusblume.

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 263. Pl. I. Fig. 1.

<sup>2)</sup> Daselbst, Vol. III. Pl. 13.

<sup>3)</sup> Monuments. Tom. II. p. 59. Pl. 28.

welche aus der Tiefe bervorschießt; zwei Figuren mit dem Schlangenschirm über bem Saupte, halten ben Stengel fest. Aus bem Sauptstengel fproffen zwei Nebenftengel, welche an jeder Seite ber großen Blume eine Nebenblume treiben, und auf jeder fteht ein Diener des Bubbha mit dem Fliegenwedel. Der linker Sand trägt in der linken Sand einen Lotusftengel. mit einer noch nicht aufgeschlofinen Knospe. Auf einem an= bern Bilde erscheint Abbinandang ftebend und in ein Gewand gehullt, auf bem Lotusthron; zu feiner Rechten fieht nun, von gleicher Grofe mit ihm auf bem Lotus, iene Derfon, mit bem Lotus; ber Fliegenwebel ift verschwunden und fie balt fatt beffen ben Rosenkrang. Die Mute ift boch und reich geschmudt. und eine Art faltigen Gewandes bangt bavon auf die Schultern berab; auch hangt vom Gurtel bis auf die Fuße eine Art von Gewand herab; boch mocht' es zweifelhaft fein, ob nicht Beinkleider dargeftellt fein follen. In einem Bildwerke baneben erscheint dieselbe Rigur, eben so gekleidet, in berfelben Große allein auf dem Lotus ftebend, ben Lotus in der linken, den Rofen= frang in der rechten Sand. Aber bicht über feinem Saupte, und wie barauf rubend fieht man ben Lotusthron bes Abbinanbana, ber barauf in kleiner Geftalt, mit untergeschlagenen Beinen, als in tiefer Betrachtung fitt. Bu beiden Seiten biefer Darftellung fieht man acht kleine Relber, vier auf jeber Seite, und auf jedem ift ein Buddhaverehrer in großer Gefahr barge= ftellt, und zu jedem schwebt, als von den beiben Sauptfiauren ber, und bem Lotustrager nicht unabnlich, eine leichte Geftalt, bie ihm Schut gewährt. Auf ben beiden obern Feldern fturat fich rechts ein Lowe, links ein Elephant auf ben Betenben; aber ber herzuschwebende Helfer rettet. Figuren drohen ben Betenden mit großen Relfen zu zerschmettern, Menschen, Affen und Ungeheuer fallen ihn an, ein Schiff will mit ihm untergebn - aber immer schwebt, von dem mittlern Gott ber, der Belfer in fein Keld binein 1); Joinville und Mabonn fagen:

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. die Abbilbungen zu p. 47 und 48. Abbilbungen. Rr. XXIII. XXIV und XXV.

der große Brahma, jetzt ver erste Diener des Buddha, kunstig sein Nachsolger, schon jetzt unter Buddha die Welt regiere, und serner: daß, wenn einen wirklich tugendhasten Menschen physsische oder moralische Leiden tressen, so weiß es der gute König (Sakreia, Buddha) sogleich durch eine Bewegung, welche er auf seinem Throne sühlt, nahet sich augenblicklich der Person, und befreiet sie auf der Stelle, ohne daß sie den Wohlthäter erblickt.). Setzt sind jene Darstellungen und klar. So wie jetzt Maha Brahma als erster Diener neben Buddha Mahavira sieht und seine Besehle ausrichtet, so stand früher Padmaprabha mit seinem Lotus neben Abhinandana und erfüllte seine Besehle, und jedem Leidenden war der Besreier nah. Kehren wir jetzt in unsern Tempel nach Elephanta zurück.

Bier haben wir nun noch ben britten, bem gornigen Saupte ber Trimurti entsprechenden Moment, die Weltvernichtung auf-Diese Darstellung scheint sich nicht allein bier, fonbern in fast allen Tempeln zu finden. Riebuhr hat Die Saupt= figur biefes Bilowerks aus dem Tempel zu Elephanta gezeichnet 2), aber alle Nebenfiguren, die hier zur richtigen Erklarung führen muffen, weggelaffen. Ersfine giebt baber eine andere Abbildung, welche alles barftellt, was die Berwitterung bes Steins noch erkennen lagt 3). Spfes theilt eine Zeichnung beffelben Gegenstandes aus einem Tempel zu Glore mit 1). Dies Bildwerk ift fehr gut erhalten und vollständig wiedergegeben. Die Sauptfigur ift mannlich, bas Geficht zornvoll, ber Mund etwas geoffnet; an ber hohen geschmuckten Mube bemerken Erstine und Sykes ben Tobtentopf; bei Niebuhr fehlt er: bie Ohren find mit großen Ringen, fo wie ber Sals mit Perlen und Juwelen gefchmudt. Die Bruft und ber Dberleib find nach vorn, und etwas gegen die linke Seite vorgebogen, bas

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 413.

<sup>2)</sup> Riebuhre Reise. B. II. Tab. X.

<sup>3)</sup> Transactions. Vol. I. p. 229. Abbilbung. XXVI.

<sup>4)</sup> Daseibst, Vol. III. Pl. 3. Abbilbung. XXVII.

rechte Bein gerade und weit ausgeffredt, bas linke, gebogen, macht einen gewaltigen Schritt gegen eine Unbobe. In Clephanta fehlen die Beine gwar, aber Oberteib und Schenkel, welche noch fichtbar find, zeigen biefelbe Stellung. In dem Tempel zu Elephanta tragt die Geffalt das gewöhnliche Opferband und barüber noch ein anderes, von Menschenschädeln zu= fammengefest; in Clore fehlen beide; die Rigur hatte acht Urme, bavon fehlten zu Diebuhrs Beit auf Elephanta zwei; Erstine fand brei abgebrochen; in Glore fehlt nur einer. Auf beiben Bildwerken heben zwei Sande mit ausgestreckten Armen hinten eine Decke in bie Sobe, welche beinabe den ganzen Sintergrund verbirgt; nur jur linken Seite werben neben berfelben einige Figuren fichtbar, so wie zur rechten vor derfelben ein großer Elephantenkopf. In Elephanta erscheint über ber Dede noch eine Reihe Figuren, in beren Mitte ber Dhagop fichtbar ift. Bon ben rechten Armen ber Figur ift ber vorbere auf beiben Bildwerken abgebrochen; bie zweite Sand hebt ein Schwert in die Bobe, die dritte balt eine fleine menschliche Geftalt bei einem Bein, mit herabhangendem Ropfe. Bon ben beiden linken Sanden, welche in Elephanta noch übrig finb, balt eine die Glode, die andere eine Paute (die Brahmanen machen eine Schaale baraus) und von dem Ellbogen diefes Arms bangt eine Schlange herab. In Glore find alle linken Sande unverlett; bie vorbere halt einen Spieß, mit welchem fie eine menschliche Figur in der Mitte durchbohrt hat und in die Sobe hebt; die zweite halt die Pauke, die britte bie herabhangende Schlange. Die Figuren, welche zur linken ber Dede fichtbar werden, find in Elephanta fehr beschädigt; doch unterscheidet man zwei Reihen über einander; Die der obern Reihe fcheinen bloß Buschauer; aber bie gebeugten Gestalten ber untern Reibe bie Gegenftande bes Borns ber Sauptfigur zu fein. In . Glore ficht man bier eine Gottin, rubig auf einem Felfenfit, und hinter ihr eine Dienerin mit bem Fliegenwebel.

Was kann dies Bildwerk bedeuten? Die frühern Erklärer fauden darin bloß Siva den Racher, den Zerstörer. Erskine, Sykes und andere sahen wohl ein, daß die Nebensiguren

diefe allgemeine Deutung unzureichend machten, und suchten die Darftellung durch eine bestimmte mythische Handlung bes Siva zu erklaren. Sie halten die Hauptfigur für Siva in der Avatar Beirawa (aber die Drithe kennt keine folche Avatar; rawa ift ber Sohn, ober bas Geschopf bes Siva), wie er bas Opfer bes Dakicha ftort, und bie babei versammelten Gotter niedermacht 1). Bas berechtigt aber wohl ber Darftellung biefe Deutung zu geben? In jener Mothe ift ber hauptzug, melder ummöglich hatte übergangen werben konnen: unterbricht bas Opfer; schlagt bem Dakicha bas Saupt ab. welches in bas Opferfeuer fallt und verbrennt; baber Siva. nachdem er ausgesohnt ift, und die Todten ins Leben zurud ruft. ihm einen Bodskopf auffest. Bas zeigt die Darftellung irgend was barauf bezogen werden kann? Nichts. Was follte ferner der Elephantenkopf, die in die Hohe gehobene Decke, und die Rebenfiguren, in Bezug auf Beirama und jene Storung bes Opfere bebeuten? In ber ju Glore figenben Gottin fieht Gofes die Sakti, welche sich über die Rache des Siva freuet; er vergift, daß Sakti mahrend jener handlung forperlich gar nicht vorhanden war, denn sie hatte sich ja eben verbrannt. Bas hier aber vollig entscheibet, ift bie Darftellung ber obern Reibe in Elephanta. In der Mitte fteht der acht buddhistische Dhagop. und um ihn ber beten die obern Rats, mahrend die untere Belt mit ihren Bewohnern gerftort wirb. Alles in der Darstellung erhalt nach biefer Ansicht einen bestimmten Ginn; bas Glephantenhaupt ist Bild der Weisheit und Macht bes Urgeiftes, welche auch in ber Berftorung sichtbar bleibt, die hinten in die Sobe gehobene Decke, ift der Schleier, welcher eine vernichtete Welt bebeckt! Die Schlange, dies Bild bes Lebens, hangt zwar fraftlos herab, aber ift noch vorhanden, und Prakriti, zwar nicht . mehr ihre vollen Brufte barbietend, fondern fie mit der Sand bebedend, ift zwar zurudgebrangt, aber noch auf einem Felfenfig thronend, benn nur die untere Welt finft hier in bas Grab. Mit

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. p. 229. Vol. III. p. 272.

Glode und Paule, oder Trommel, werden beim Gottesbienft Beichen zu bestimmten Sandlungen gegeben - ihre Bedeutung in ben Sanden biefes Berftorers ift flar: die Glocke ber Melt ichlaat - und er tritt auf ben Schauplat! Berknupft man bies Bild mit ben übrigen Darftellungen, mas boch geschehen muß, so wird unsere Deutung schwerlich zweifelhaft bleiben. Diefe Bildwerke zeigen nur, wie schon erwähnt worden, eine Berkforung der untern Welten. Raffles theilt ein Bildwerf in Metall aus Java mit, bas eine vollige Auflosung barffellt. Der Berstorer hat vier jugendliche Köpfe, welche eine hohe Mitte tragen, aus bem Munde eines jeben ragen zwei Sauzabne bervor; die Ropfe scheinen sich auf die vier Belttheile zu bezieben; von ben acht Urmen waren, wie es scheint, vier bewaffs net - bie Baffen fehlen - zwei halten gegen die Bruft einen Rrug empor, die Deffnung nach unten - ber Inhalt ift aus: aefloffen! - und die beiden Beigefinger find nach oben gerichtet; zwei andre Sande zeigen gleichfalls bedeutend mit biefem Kinger gegen die Kopfe, mas fich also mohl auf die vier Kopfe Die Figur lebnt fich an einen Geffel, boch fieht man Schenkel und Beine in berselben Stellung wie in ben porigen Bilbern. Unter ben Fußen liegen zwei Figuren, mit prachtigen Müten, eine mannliche und eine weibliche, die fo geffellt find, daß ber Ropf ber einen zwischen ben Fußen ber andern liegt. Sie find ftarr und leblos, und betrachtet man bie Lage genau, vorzüglich bas sichtbar werbende mannliche Glieb. fo fieht man, daß die Figuren nur gewählt find, die Erennung bes Lingam barzustellen, womit naturlich bie Muffofung des Weltalls verbunden ift 1). Diese Riguren zeigen viele Runftfertigfeit.

Wir haben durch die Erklarung der Bildwerke auf Elephanta, und anderer, welche diesen entsprachen, eine bestimmte Ansicht der bildlichen Verzierungen dieser alten Tempel gewonnen. Es sind darin große, religiöse Ideen und darauf sich beziehende Mythen, nicht einzeln und abgerissen, sondern in einem,

<sup>1)</sup> Abbilbungen. Rr. XXVIII.

auf bas gange Spftem fich beziehenden Bufammenhange bargestellt. Lingam, Trimurti und Dhagop sind zwar die Hauptge= genftanbe, boch scheinen bie Gefichtspunkte ber übrigen Darftel: lungen in ben Tempeln fehr verschieden aufgefaßt zu fein. In Elephanta war bie Trimurti ber Mittelpunkt, auf welche alle übrigen Darftellungen bezogen werben konnen. In bem prachtvollen Tempel Railasa zu Glore, nimmt die allernahrende Prafriti, auf bem Lotus über bem Urmcere thronend, Diefe Stelle ein, und ein anderer Rreis von Bildwerken muß fich hier barstellen, wie auch aus den unvollständigen Beschreibungen bervorgeht. Es scheinen hier mythische Begebenheiten aus bem Leben aller Bubbhas gebilbet zu fein; nur bei einer wollen Die brei großen Sindugotter, Brahma. wir etwas weilen. Bischnu und Siva, erscheinen hier in einem Bildwerte gefeffelt und als Gefangene. Wir kennen mehrere Mythen ber Sinbus in welchen Bischnu in seinen Avatars die Afuras überwinbet, 3. B. als Wamana, wo er ben Bali gebunden in die Unterwelt schickt; Die Dichainas haben offenbar ahnliche, aber bas Gegentheil enthaltende Mathen; irgend ein Buddha überwindet und fesselt die Sindugotter. Von andern Darftellungen. welche wir leider! nur aus unzureichenden Beschreibungen fennen, die aber manchen Avatars bes Wischnu zu entsprechen schei= nen, werden wir bandeln, wenn von Wifchnu die Rede fein wird; allein einige andere Bildwerke fodern noch unfere gange Aufmerksamkeit.

Es ist schon bemerkt worden, daß zwar in jedem Buddha zugleich der ewige Geist verehrt werde, daß dies aber besonders mit Buddha Risabha und seinem Symbol, dem Stier, und Buddha Parswa, und seinem Symbol, der Schlange u. s. w. der Fall sei; viele Bildwerke lassen sich allein aus dieser Anssicht erklären, welches für die alten religiösen Sinrichtungen dieses Volks bedeutend ist. Von Risabha haben wir wenig bestimmte Nachrichten und Abbildungen. Aus Langles ersehen wir, daß er zu Dsembakrischna einen eigenen Tempel hat, von welchem eine, von einem Hindu entworsene Zeichnung mitgestheilt wird. Das Bild des Gottes ist hier ein bloßer Kopf, der

auf einem Aufgestell ruht, bas oben wie ein Becher gestaltet ift. Der Ropf ift hier blaulich (nach bem oben angegebenen Berzeichniß bes hemabschandra follte er gelb fein), boch find bie Lippen roth, und vor der Stirn fieht man einen runden, purpurrothen Fleck, von bem fich rechts ober links über beibe Augen bin ein blagrother Streif verbreitet, bas Bange icheint ein brittes Muge barftellen zu follen. Rund um ben Ropf her hangt ein Blumengewinde welches die Haare bedeckt; um ben Nacken über bas Aufgestell berab bangt bas Opferband, und noch ein Salsband von bem ein Schmud noch weiter herabreicht. Neben bem Bilbe lobert auf einer Art von hohem Leuchter bie Klamme. Außer bem Sauptbilbe ift biefer Kopf umber noch zehnmal wieberholt. Ueber bem Sauptbilbe fieht man einen fehr verzierten Dhagov, an beffem Auße bas Bilb bes Gottes noch einmal erfcheint; rechts und links von bemfelben liegt bas Symbol bes Gottes, ber Stier, und zwar eben fo geschmuckt und mit einer Art von Sattel belegt, wie gewöhnlich ber Stier bes Siva gezeichnet wird. Bor bem Sauptbilbe fieht man auf einem Altare einen Kranz, oben mit weiter Deffnung; eine Alasche mit langem Salfe und eine Frucht - es scheinen Sinnbilber bes Lingam zu fein. Deben ber Sauptfigur fist nieberkauernd ein alter Mann, seine Fuße umgiebt ein Ring, welcher bas Geben hindert, und fein Kopf ift mit Schilf umfrangt; hinter ibm schiefit ein großer Baum empor, welcher ben Dhagop überschat= tet, und an welchem auf jeber Seite beffelben ein lowenartiger Thierkopf aufgehangen ift. Born am Gingange ruht ber Stier noch einmal auf einem Fuggestell, und zwei Riefenfiguren mit vier Armen und ber Mondsichel an ber Mute, heben einen Ruß wie in ber Stellung bes Tanges über ihn. Diese tangenben Riguren, oft mit Uffenköpfen, kommen haufig vor. Umber in bem Tempel fieht man noch Bubbhabilber mit vier Armen und in gewöhnlich figenber Stellung, auch ftebend. Much Ganesa kommt vor, eine stebende Rigur mit brei Ropfen u. f. w. 1).

٠.٠.

<sup>1)</sup> Eangles Monuments. Vol. I. p. 209.

Eine Erklarung diefer Bildwerke murde uns hier zu weit fühwir bemerken nur: bag hier im Rifabba, mabrend ber Regierung bes jetigen Buddha, wo er schon lange korperlos zu dem Urgeist übergegangen war, wohl nur diefer felbst verehrt wurde. Un ben alten Pagoben zu Mabhura, Tanbichaour u. f. w. von welchen Langles Abbildungen mittheilt 1), find die Menge von Stieren, ober Ruben, welche auf ben Mauern und an den Thurmen über den Eingangen angebracht worden. febr auffallend, und laffen fast auf Tempel bes Rifabha schlie= Ben; doch nehmen Beschreiber und Zeichner biefe Thiere, ba fie babei nur an den Stier bes Siva benten, immer für Stiere. da unstreitig viele die beilige Ruh darstellen, welche als Hauptbild neben dem Lingam auf den Mauern von Verwuttum er-3wei Riefenstiere zu Tandschaour und Talifot 2) zieben befonders die Aufmerksamkeit auf sich, weil sie hier als Sauptgegenftande ber Berehrung erscheinen. Es werben ihnen besondere Feste geseiert, an welchen fie mit Blumen befrangt und gekrönt und mit Farben u. f. w. bemalt werben.

Der Stier, als Symbol des Nisabha, erscheint oft vor, oft neben, oft unter ihm. Crawford liesert die Abbildung einer großen Darstellung in dem Buddhatempel zu Boro Budor auf Tawa. Zwei Gottheiten, durch zwei Dienende hinter ihnen außzgezeichnet, werden auf einem mit vier Pferden bespannten Wazgen im Triumph geführt, vor ihnen wird die Umbrella getragen, und Bewassnete gehn voran und solgen. Einer dieser Götter hat Stierhörner am Kopse 3). Kämpfer erzählt, einer der vornehmsten Götter der Japaner (welche Buddhissen sind) sitze in einem kleinen, in einer Höhle besindlichen Tempel, auf einer Kuh 4), er fand aber auch einen menschlich gestalteten Gott

<sup>1)</sup> Monuments. Tom. II. Pl. 1. 5 und 9.

<sup>2)</sup> Dafelbft, Tom. II. p. 18. Pl. 10. und p. 56. Pl. 27.

<sup>3)</sup> Transactions. Vol. II. p. 162. Pl. VII. Crawford hatt bie Horner fur ben Mond, und findet in bem Gott, Siva.

<sup>4)</sup> Kampfer, B. I. S. 284.

in Japan und China, mit Ruh = oder Stierhörnern '). Sollte in diesen Bilbern nicht ein Theil des Symbols des Gottes, mit seinem Körper vereinigt sein? Daß dies wirklich der Fall sei, wird sich bald zeigen. Wie damit der überwundene Stiermann und die Stierkämpse in den Bildwerken auf Java auszugleichen sind, scheint allerdings räthselhaft, wenn auch nicht unerklärlich; sicher ist wohl: daß man diesen Stier mit dem Stier des Risabha nicht verwechseln darf. Zu bemerken ist: daß die bekämpsten Stiere alle zu der gewöhnlichen Art geshören, der verehrte Stier aber einen Höcker über den Schulztern hat.

Buddha Parswa, ober Parswa=nath, auch Paris=nath ober Parus = nath genannt, wird in ben Bildwerken, mit fei= nem Symbole, ber Schlange, am fichtbarften in einer hobern Unficht, und als eins mit bem Urgeift felbft bargeftallt. Das Hauptbildwerk in dieser Sinsicht liefert Snkes, aus bem Tempel bes Dichagger = nath, ober Dichaggan = nath zu Elore 2). Der Gott fieht völlig nacht und ohne allen Schmuck auf einem Kuggestell gerade aufrecht; das rechte Bein ist bunner als bas linke, wohl nur durch Verwitterung, weil der Verfasser nichts barüber bemerkt. Arme und Bande hangen schlaff an bem Rorper herunter; er bedarf nur feines Willens um zu wirken. Sinter ihm windet die Schlange fich in die Bobe, und breitet ihre fieben Kopfe als Schirm über ihn aus. Das haar bes Gottes ift furz und fraus, und die Ohren herabhangenb. feiner Rechten fteht feine Gattin auf einem fleinern Fußgeftell, und zugleich als ihm bienend bargestellt, indem sie bie Umbrella über sein Saupt halt, von welcher noch eine Art von Schleier auf ben Gott herabhangt; fie ift aber keineswegs als bloffe Dienerin zu betrachten, ba fie mit bem Gott gang von gleicher Große ift. Um diese beiden Sauptfiguren ber schweben fechs Buddhas, fichtbar in einem untergeordneten Berhaltniß. Bur linken erblickt man vorn den jettregierenden Buddha auf feinem

<sup>1)</sup> Rampfer, Tab. XXI. Fig. 10.

<sup>2)</sup> Transactions. Vol. III. p. 299. Pl. 2. Abbilbung Rr. XXIX.

gewaltigen Lowen reitend; neben ihm erscheint Abhinandana auf feinem affenartigen Thier, und rechts fcmebt Bafupud= fcma auf feinem Buffel bergu, und oben fcmebt eine Geffalt mit hoher Mute und bem Opferbande welche in beiden San= ben eine vierecte Tafel über ben Ropf in die Sohe balt. ift weiblich gezeichnet, was uns nicht richtig scheint, weil weib= liche Geftalten gewöhnlich fein Opferband tragen. Wir haben ichon bemerkt, wie oft die Buddhabilder weiblichen Geftalten aans ahnlich find, und so werben sie leicht von ben Beichnern gang weiblich genommen. Diese Figur scheint uns Rifablia felbst vielleicht halb weiblich barzustellen, ber, obwohl in ihm aleichfalls ber Urgeist verehrt wird, boch als Buddha dem Parswa unteraeordnet ift. Bir finden Rifabha in einer unbezweifelten Abbilbung welche Salt aus einem Tempel zu Salfette abzeichnete, und wir unter Dr. XVIII. schon mitgetheilt baben. Der Gott fibt bier, in der rechten Sand ben, von der Schlange umwunbenen Scepter; mit der linken faßt er bas eine horn bes Stiers, und vor ihm liegt dieselbe vierectte Tafel. Diese bat wahrscheinlich Bezug auf den Umftand, daß Risabha, als ber erfte ber Buddhas, auch ber Erfte war, ber ben Menschen ein Gelet aab. Es schweben zur rechten noch zwei Figuren, beibe verstummelt. Sie bezeichneten wahrscheinlich Buddhas, die ihre Sombole in ben Banden zu tragen pflegen. Dag hier im Parswa wirklich ber Urgeist bargestellt ist, kann nicht bezweifelt werben; eben so wenig daß hier die Gattin als Prafriti erscheint. Die übrigen bochverehrten Buddhas, felbft ber jest regierenbe, fonnten fonft nicht in bem untergeordneten Berhaltnif au ihm fteben, in welchem fie bargeftellt find.

In dem sublichen Saulengange des bilberreichen Kailastempels zu Elore, erscheint Parswa in einer noch merkwürdigern Darstellung. Er liegt ausgestreckt, auf einer Schlange ruhend, welche ihre sieben Saupter als Schirm über ihn ausstreckt. Aus seinem Nabel sproßt ein Lotusstengel hervor, auf welchem oben eine Blume sich entfaltet, und in dieser thront Buddha 1).

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 289.

Spfes, ber bies Bildwerk nur beschreibt, nicht zeichnet, nennt ben lettern zwar Brahma, wie die Brahmanen ihn nennen. und bas auf ber Schlange liegende Wefen Schi Schai Bugman (Bhagavat, ober Bischnu), aber außert zugleich seine 3meifel an ber Richtigkeit biefer Benennungen; weil bie liegende Rigur mit ihrer fiebenhauptigen Schlange, gang bem Parisnath mit berfelben Schlange in unbezweifelten Bubbhatempeln gleiche. und felbst im Dumar Lennatempel, wie in Salsette, ein Bubbha auf ber Lotusblume fitt, beren Stengel von unten empor fproßt, und von zwei Figuren gehalten wird, welche über ihren Bauptern ben Schirm ber fieben Schlangenhaupter haben 1). In bem Tempel zu Salfette haben wir biefen Bubbha ichon als Abhinandana kennen gelernt; ber in Dumar Lenna halt in der linken Sand eine Art unten fpitig zulaufender Reule, ober einen Keil, ber vielleicht ben Blit, ober Donnerfeil bes Dharma andeuten foll, obwohl er ber Bilbung fehr unahnlich ift, bie wir aus Java mitgetheilt baben. Das Bildwerk gehört gang ben bubbbiftischen Borftellungen an. Die als im Schlummer liegende Geftalt, welche wir felbst in Neval finden 2), ift Bubbba Parsma, als Urgeift bargeftellt, wie er mabrend ber Dauer einer gangen Welt als rubend gebacht wird; aber aus feinem Rabel fleigt bas, uns schon bekannte Bild ber Belt, ber Lotus empor, und in biesem thront Buddha, ber die Welt als Statt= balter bes Urgeistes regiert. Die beiben anbern Darftellungen. in welchen ber, aus ber Tiefe emporsteigende Lotusstengel von zwei, mit Schlangenhäuptern überschatteten Versonen gehalten. ober gestützt wird, haben ziemlich benfelben Ginn. Die Verfonen find Parswa und feine Gattin, als Urgeift, ober Purufa. Urvater, und fie als Prafriti, Urmutter gebacht; beide halten und fluten bie von Buddha regierte Belt. Die Schlange scheint in diesen Darstellungen eine bopvelte Bebeutung zu ha=

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. I. Abbisbungen zu p. 48. Vol. III. Pl. 4.

<sup>2)</sup> Abhandlungen über bie Geschichte und Alterthümer Asiens u. s. w. von W. Zones; übersetzt von Kleuker. B. I. S. 335.

ben; einmal als Symbol bes Parsma, um ihn zu bezeichnen, und bann als Symbol bes Lebens überhaupt; und es ift nicht unwahrscheinlich, daß vorzüglich Parswa durch dies Symbol zu der hohern Burde gelangte, in welcher wir ihn bargestellt finden; indem er durch dasselbe als herr des Lebens überhaupt, und so als hochfter Stellvertreter bes großen Urgeistes erschien; bekanntlich wurde die Schlange — und wird noch als Bild bes Urgeistes allein verehrt, und findet fich auch oft allein abgebildet, wie an ber Pagode zu Dschaggernath 1). Die vielen Ropfe ber Schlange haben wohl feine andre Bedeutung als bie vielen Ropfe bes Asurakonigs, ber bald mit funf, bald mit gehn Ropfen gebildet wird; fie find Sinnbilder großer Rrafte. Gewöhnlich hat Die Schlange fieben, oft aber auch nur funf Ropfe; beibe Bahlen scheinen übrigens besondere Beziehungen zu haben, welche weiter zu verfolgen hier gang außer unferm 3mede liegt.

Eine hochst merkwurdige Abbildung bes Parswa, theilt Salt aus bem großen Tempel zu Rennern auf Salfette mit 2). Der obere Theil .bes Korpers bis auf die Suften, ift gang menschlich, die Buften geben aber sofort in zwei Schlangen über, welche sich durch einander winden, hinter dem Rucken herauf= fteigen, und funf Ropfe über bem Saupte bes Gottes als Schirm erheben. Dieses Busammenschmelzen bes menschlichen Rorpers mit dem thierischen Symbol bes Gottes ift sehr merkwurdig, weil es uns eine ganze Reihe andrer, eben fo gufam= mengeschmolzener Riguren erklart. Bei einigen ift wie hier, der obere Theil des Korpers menschlich, der Untertheil aber thierartig; bei andern ift umgekehrt, ber Korper menschlich, aber der Kopf thierisch; wobei es wichtig ift zu bemerken: daß wir noch kein anderes Thier in biefen Busammenfetzungen kennen, als solche, welche in bem Berzeichniß ber Buddhas als Sym= bole vorkommen. Bekannt find uns bis jett:

<sup>1)</sup> Langles Monuments. Tom. I. Pl. zu p. 125.

<sup>2)</sup> Transactions. Vol. I. Abbitbung zu p. 49. Siehe Fig. I. auf Rr. XXX.

- 1) Bolle Menschengestalt, aber mit Stierhörnern. Wir haben schon oben barin ben Risabha erkannt, und es leibet wohl keinen Zweisel, daß er auch mit dem Stierhaupt vorskommt.
- 2) Menschengestalt, boch mehrere Arme und Elephantenkopf. Die Gestalt kommt in allen Buddhatempeln vor; sie bezeichnet den Abschita, dessen Symbol der Elephant ist. Wir werden mehr darüber sagen, wenn von Ganesa die Rede sein wird.
- 3) Menschengestalt, zwei Arme, in einer Hand ein Schwert, mit einem Pferdekopf 1). Es ist Sambhawa, dessen Symbol das Pferd ist.
- 4) Menschengestalt mit dem Cberkopf 2); es ist Buddha Wimala, dessen Symbol der Eber ist.
- 5) Menschengestalt mit einem Bocks = ober Ziegenkopf 1); es ift Kunthu, bessen Symbol die Ziege ist.
- 6) Menschengestalt mit Lowenkopf, kommt sehr häusig vor \*) und bezeichnet den Mahawira mit seinem Symbol, dem Lowen. Es versteht sich, daß diese Buddhas auch auf diesen Thieren reitend, oder sie neben sich habend dargestellt werden.
- 7) Menschengestalt die in einen Fisch ausgeht, und 8) die sich in eine Schildkrote endigt, sind bekannt, werden von den Brahmanen zwar für Wischnu = Avatars ausgegeben, scheinen aber die Buddhas Puspadanta und Munisuwrata zu sein <sup>5</sup>).
- 9) Sumati ist mit dem Kibih und Ananta mit dem Sperber in Abbildungen, welche Raffles aus Java mittheilt, wunderbar zusammengeschmolzen 6). Im lettern ist der Spers

<sup>1)</sup> Langles Monuments. Vol. III. Pl. 16. Sonnerat liefert Tab. 48 biefelbe Figur als Kalki.

<sup>2)</sup> Transactions. Vol. III. p. 290.

<sup>3)</sup> Dafelbst, Vol. III. p. 277.

<sup>4)</sup> Dasetbst, Vol. III. p. 289 u. f. m.

<sup>5)</sup> Sonnerat, Tab. 35. 36.

<sup>6)</sup> Rr. XXX. Fig. 2. 3. ber Abbilbungen.

ber nicht zu verkennen, doch hat der erstere mit dem Kibig nur entsernte Aehnlichkeit — wobei jedoch die kronenartigen Federn des Kopfs nicht zu übersehen sind.

Da ferner bie Bubdhas, welche ihre Symbole in den Handen zu tragen pflegen, als Padmaprabha und Nami mit dem Lotus, Aristanemi mit der Schnecke, Sitala mit der Blume, Malli, mit dem Kruge ofter vorkamen, so sehlen nur noch einige, von denen noch keine Abbildungen mitgetheilt sind, nämlich Santi mit der Antelope, Sreyansa mit dem Rhinoceros u. s. w. Es ist aber wohl nicht daran zu zweiseln, daß in den zahlreichen Lempeln, alle mit Bildwerken bedeckt, sich nicht alle vier und zwanzig Buddhas der Dschainas, mit ihren bestimmten Symbolen sinden sollten, sobald man nur mit Ausmerksamkeit darnach sucht.

Nimmt man bei Allem was bier über bie Bebeutung dieser Bildwerke und ihre geographische Lage gesagt worden ift, noch barauf Rucksicht: daß die mehrsten in brahmani= fchen Tempeln ohne Sinn, andere aber mit ben Mythen und Glaubenslehren ber Brahmanen im schreienosten Wiberspruch ftehen wurden, fo mochte man schwerlich unfern Beweis: baß biefe alten Tempel keineswegs von den Borfahren ber jeti= gen Hindus, sondern von den Borfahren ber Dichainas berruhren, ungenügent finden. Roch ein Umftand kommt babei fehr in Betracht. Rach Fr. Buchanan fallen die Tempel ber Dschainas in Maisur, Kanara und auf der Kuste von Malabar in zwei Claffen. Die ber erften Claffe beißen Beffi, b. i. große Tempel. In ihnen, fagt ber Reifenbe, werben vier und zwanzig nackte menschliche Figuren, als vier und zwanzig Siddhas verehrt. Die Benennungen: Siddha und Buddha find ben Dichainas gleichbebeutend. Die zweite Claffe ber Tempel beißt Beti, b. i. fleine Tempel, weil nur bas riesengroße Bildniß eines Buddha barin verehrt wird. welcher Gotema Rabscha (b. i. Buddha ber Konia) beifit 1).

<sup>1)</sup> Allgemeine Literatur=Zeitung. Rr. 236 — 237. November 1818.

Buchanan kannte nur einen Bubbha, ben er nun in allen biesen Tempeln sah. — Sehen wir auf die alten Felsenztempel zurück; so zerfallen sie genau in dieselben Glassen. So ist der Tempel auf Elephanta, der prächtige Kailas und andre der Religion überhaupt, und allen Bubbhas geweiht, dagegen sind andre, z. B. der Tempel des Wiswakarman u. a. offendar nur einem Bubbha geweiht. Den Brahmanen ist die erste Art der Tempel ganz undekannt; seder Tempel ist einem Gott, dem Siva oder Wischnu, oder einer Avatar desselben geweiht; ein Tempel sür alle Götter ist ihnen undenkbar. Nur die Gattin und die nächsten Angehörigen oder Diener des Gottes, sind als untergeordnet mit ausgenommen — wie past das mit senen großen Felsentempeln zusammen?

Damit soll aber keineswegs behauptet werden, daß auf dem ganzen Landerraum, wo diese alten Oschaintempel sich sinden, kein Brahmanentempel anzutressen sei; es ware sast unerklärlich, wenn sich keine derselben fänden. Dem, sollten während der langen Zeit, da die Wedareligion hier herrscht, gar keine neuen Tempel hier erbaut worden sein? Sollte man nicht wenigstens versucht haben, einige dieser Tempel durch Wegnahme von Figuren oder Symbolen, und Ausstelztung anderer Bilder der eigenen Mythologie näher zu bringen? Etwas Aehnliches beobachtete Sykes in Elore, wo man einer buddhistischen Figur aus einer Art Mörtel einen Nasenring angesetzt hatte, um sie den Hindugöttern, welche diesen Schmuck gewöhnlich tragen, gleich zu machen 1).

Noch mussen wir etwas über bas Alter bieser Denkmaler sagen, welche einige Schriftsteller zu alt, andere zu jung zu machen scheinen. Ein Theil dieser Tempel kann sehr alt sein; benn wenn die Schilderung der Riesenvölker, welche der Ramanana und andre Sagen enthalten, einigen Glauben verdient, so hatten diese Bolker schon zu Ramas

<sup>1)</sup> Transactions. Vol. III. p. 271.

Beit einen hohen Grad ber Kultur erreicht. Dies konnen bann aber nur bie wenigen Tempel fein, in welchen der Dha= gop ober ber Lingam, ober einer ber altern Buddhas allein als Gegenstand ber Berehrung fich finden, und ber jetige Buddha mit seinem Lowen noch nicht vorkommt. Denn nach ber Zeitrechnung ber Dichainas ftarb ber lette Buddha, Da= havira 663 Jahr vor unferer Zeitrechnung; es muffen alfo alle Tempel in welchen er abgebildet ift, und offenbar die große Mehrzahl, nach biefer Zeit entstanden fein; ba man ferner annehmen muß, daß nach seinem Tobe eine geraume Beit verftrich, ebe feine Geschichte bie mythische Ausbildung erhielt, nach welcher fie bargeftellt ift, muß man biefe, ihn betreffenden Denkmaler noch spater berabseten; inden ift hier noch vieles bunkel. Manche Mothen, welche Buchanan, Joinville u. f. w. von dem jetigen Buddha erzählen, weil sie überhaupt nur einen Buddha annehmen, konnen leicht einem ältern angehören; auch braucht ber Buddhalowe, wenn er allein, und nicht bei einer Perfon als Symbol erscheint, 3. B. als Wächter vor ber Thur eines Tempels u. f. w. 1) nicht auf den jetigen Buddha bezogen zu werden, ba er mit jebem Buddha auf der Erde erscheint; es fteht hier der fer= nern Forschung noch ein großes Felb offen.

Einen andern Gegenstand, dessen Untersuchung künftig zu wichtigen Ausschlüssen sübren kann, wollen wir noch kurz berühren. Bekanntlich sind alle jene Tempel mit zahlreichen Inschriften versehen, in einer oder mehreren Schriftarten geschrieben, welche auch den gelehrten Brahmanen völlig undekannt sind. Den natürlich daraus folgenden Schluß: daß diese Inschriften nicht von den Vorsahren der Brahmanen herrühren können, weil die Schrift ihnen sonst bekannt sein müßte, such Spkes dadurch zu schwächen, daß er behauptet: auch die Oschainas können diese Inschriften nicht lesen, und der Grund kann also gegen diese so gut angewendet

<sup>1)</sup> Langles Monuments. Vol. II. p. 59.

werben, als gegen bie Brahmanen 1). Bei biefem Cimwurf ift die Hauptsache übersehen. Rühren Tempel und Inschriften von den Vorfahren der Brahmanen ber, fo ift allerdings nicht zu begreifen, wie die Kenntniß biefer Schrift, welche fich an, über und unter ben beiligften Gegenftanben ber Berehrung findet, in einer auf einander folgenden Reihe von Prieftern, welche benfelben Tempelbienft beforgte, batte verloren geben konnen. Anders ift ber Kall mit ben Dichai= nas. Diefe murben aus ben Tempeln vertrieben, die Brahmanen nahmen fie in Besit, und es ist naturlich daß diese bie Inschriften nicht lefen konnten; es ware moglich daß biefe Renntniß auch bei ben Dichainas in ber Reihe von Sahrhunderten ihrer Vertreibung hatte verloren geben konnen, allein dieser Punkt ift noch bei weitem nicht entschieden. Daß Die gewöhnlichen Dichainas, felbst geringere Priefter Diese Inschriften nicht lefen konnen, ift eben fo naturlich, als baß gemeine Sindus, und fetbit viele Brahmanen ihre Sanstrit-Inschriften weber lefen noch versteben konnen; kann boch ber unweit größere Theil ber gebilbeten Europaer bie kaum vier = funf hundert Sahr alten lateinischen Inschriften in un= fern Kirchen weber lefen noch verstehen. Jene Inschriften find mahrscheinlich in ber beiligen Sprache bes Bolks, bem Bali verfaßt, welche eben fo nur ben Gelehrten bekannt ift, wie bei uns die lateinische Sprache. Gine Untersuchung, welche hier entscheiden konnte, ist, so viel uns bekannt gewor= ben, noch gar nicht angestellt, und diese bestände barin: ob in ben alten Dichaintempeln in Rutsch und Guzerat, und einigen Gegenden in Maifur, wo bie Dichainas noch bie Dehr= zahl ausmachen und in den alten Tempeln eine ununterbrochne Reihe von Prieftern flatt findet; fich nicht gleiche Inschriften porfinden, und ob die Priester sie nicht lesen können? Nach Wilks verhalt sich bie Sache anders, ba er bestimmt behauptet: Die Inschriften zu Mahabalipur seien in der Par-

i) Transactions. Vol. III. p. 317 etc.

vaba halla Canara Schrift geschrieben (ber ältesten in Canara), einem fast ansgestorbenen Dialekt angehörend, ben jeboch noch zwei Einwohner, die ihm bekannt wurden, lesen
und verstehen konnten '). Bis diese Untersuchung ein Näheres
lehrt, halten wir solgende Gründe für entscheidend: Die Inschriften stehen gewöhnlich über, unter oder an Figuren und
Gegenständen z. B. dem Dhagop — welche ganz unbestreitbar
der Mythologie und Religion der Oschainas angehören. Ferner: eine Inschrift welche Sykes aus dem Karlitempel mittheilt, fängt mit dem Zeichen Swastika an und endet damit 2);
dies Zeichen ist aber kein Buchstab, sondern das Symbol des
Buddha Suparswa, und zeigt, daß die davon eingeschlossen
Zeile von diesem Buddha handelt.

Bergleicht man die von ben Englandern mitgetheilten Inschriften, so fieht man balb baß fie jum Theil in abmei= denden, wo nicht gang verschiedenen Lettern geschrieben find. Die Schriftart, welche Sykes auf ber eben angeführten Zafel aus bem Tempel zu Karli mittheilt, ift vollig biefelbe, welche Salt in einem Tempel auf ber Insel Salfette fand, und abschrieb 3). Spfes liefert auf seiner Tafel, zur Bergleis dung einige Ramen und Unterschriften in ber beiligen Schrift= art der Tibetaner, und die Aehnlichkeit berfelben mit ben Tempelinschriften ist nicht zu verkennen. Roch auffallender ist aber die Bergleichung beiber Schriftarten, mit bem Alphabet ber Sapaner, wie Kampfer es liefert \*); einige Zeichen er= scheinen in allen brei Schriftarten wenig veranbert. großen Aehnlichkeit ber Religion ber Japaner, Tibetaner und Dichainas, welche fich als 3weige eines Stammes barftellen, ift biefe Erscheinung hochst merkwurdig, und eine funftige

<sup>1)</sup> Historical Sketches of the south of India. Vol. I. p. 12.

<sup>2)</sup> Transactions. Vol. III. die erste Schrifttafel zu bem Auffatz p. 265.

<sup>3)</sup> Dafelbft, Vol. I. Pl. gu p. 49.

<sup>4)</sup> Rampfer, Tab. XLV.

Untersuchung ber Sprachen, welche in diesen Schriftarten geschrieben werden, kann zu wichtigen geschichtlichen Entbekkungen führen. Das Refultat, welches Spfes aus feiner Untersuchung aller Sohlentempel zu Clore, und ber Infchriften, sowohl auf ber Salbinfel als auf Ceilon, gieht: baß in ben Urzeiten ein Bolk fich über gang Indien verbreitet aehabt babe, welches allein ben einzigen, mahren Gott verehrte, aber nach und nach in Vielgotterei versank, und ben Buddhismus annahm; daß endlich die Priefter fich absonderten, bas Kaftenwesen einführten und so die Wedalehre entstand; daß aber die Buddhiften in Tibet, China, Siam und Ceilon biese Neuerung nicht annahmen, die Sprache jenes Urvolks und die Kenntniß seines Alphabets aber verloren ging u. f. w. 1) scheint theils auf unrichtigen Borausseyungen, theils auf Mangel an Kenntniß ber Grundlehren ber Religionsparteien zu ruben, von benen bie Rebe ift. Der bescheidene Forscher gesteht biefen Mangel unumwunden ein 2), und ftellt bloß bie Ideen auf, welche fich ihm bei bem Anschauen ber Sohlen= tempel aufbrangen 3). hier erfannte er einige Buddhatem= pel, welche außer bem Dhagop, ober eines einzelnen Bubbha= bilbes, wenig Bergierungen enthalten, als bie alteften an; bann ließ er mit Erskine die gemischten Tempel folgen, und betrachtete andere als rein brahmanisch, und als die jungern; bie urfprunglich reine Religion bes Urvolks fette er, als fich von felbst verstebend voraus; ziemlich berfelben Meinung ift auch Wilks, ber die Brahmanen und Dschainas von einer Urreligion ausgehen laßt, welche jebe Partei noch zu bewahren vorgiebt 4). Es scheint uns unnothig über diefe Anfich= ten hier noch etwas zu fagen, ba es fich in ber Folge erge= ben wird, bag Wilks Meinung, wenn auch nicht ftreng er= weislich, doch höchst mahrscheinlich ist.

<sup>1)</sup> Transactions, Vol. III. p. 320-321.

<sup>2)</sup> Dafelbft, p. 318.

<sup>3)</sup> Dafelbst, p. 320.

<sup>4)</sup> Hist. Sketches. Vol. I. p. 511-512.

Fassen wir nun die Ergebnisse bieser ganzen Untersuchung zusammen, so scheinen und folgende Punkte als hinzeichend begründet, um als geschichtlich betrachtet werden zu können:

- 1) Die Daityas, (Dityas,) Asuras ober Rakschafas, sind alte Nachbarvölker ber Hindus, von welchen sie in Nordwest, West und Sud umgeben waren, und in fast immerwährendem Streit lebten. Die Abaityas, ober Suras aber, sind die Vorsahren der Hindus.
- 2) Die Rakschafas waren Buddhisten, und zwar von der Secte der Oschainas; den Hindus an Bilbung, Künften und Wissenschaften überlegen.
- 3) Die jetigen Oschainas sind die Nachkommen bieses einst großen und mächtigen Bolks. Die Umwandlung der Begriffe, welche man mit den Namen Asura, oder Rakschasa bezeichnete, indem man bise Wesen, Feinde der Natur und der Menschen darunter verstand, werden wir in der zweiten Abtheilung kennen lernen.

Im Ganzen ist für das richtigere Verstehen der Geschichte und Religion der Hindus durch diese Ergebnisse viel gewonnen. Eine Menge bilblich dargestellter Ideen, welche bisher immer in der Religion dieses Volks gemischt wurden, sind davon getrenut, und wir werden diese reiner aussassen, sind bavon setrenut, und wir werden diese reiner aussassen statt gefunden haben soll, geht dennoch nichts Bestimmtes daraus hervor. Die Westreiche der Hindus lagen als Grenzländer zwischen dem Buddhismus und der Wedareligion; beide mochsten hier in einander sließen, und mehr als eine Aenderung in dem herrschenden Systeme statt sinden; doch scheint im Ganzen hier der Buddhismus mehr einheimisch gewesen zu sein, als der Brahmaismus.

Es liegt ganz außer unserm Plane die Geschichte der Hindus weiter herab zu verfolgen, weil die spatern Ereignisse für unsern Hauptzweck wenig Bedeutung haben. Die große Umwandlung der Mythen, nachdem das Bolk sich über die

fübliche Halbinsel verbreitet, und sich vieler Tempel ber Oschainas bemächtigt hatte, wie die völlige Vermischung der Buddhalehren mit den Wedalehren in der Volksreligion, werden wir in der Folge kennen lernen; nur ein paar Bemerkungen mögen folgen, um zu zeigen, wie der jetige Zustand der Völker der Halbinsel sich gestalten konnte wie er ist.

Der Kampf zwischen ben Hindus und Dschainas scheint in ben altern und auch jungern Zeiten, nicht fowohl aus re: ligiofen, als vielmehr aus politischen Grunden geführt wor= ben zu fein, wenn auch Brahmanen hier Religionskriege zu seben vorgaben. Bei bem machsenben Ginflug ber Sindus in Guben, mochten manche Dichainkonige fich von bem Raftenwesen Bortheile verfprechen und daffelbe unter ihren Bolfern einführen, welches um so leichter geschehen konnte, ba bie Grundlage beffelben in bem Glauben an Seelenwande= rung ichon vorhanden mar, fo wie die Abtheilung ber vier Claffen felbft, wie fie auch als Stanbe bei ben oftlichen Bud: bhisten bestehen, und im Wefen bie und da wohl schon eine erbliche Geftalt angenommen hatten. In folden Staaten nahm ber Rampf nun eine andere Geftalt an, nicht Bolfer, fonbern Priefter bekampften fich, und ber Rampf galt eigent= lich um ben Besit bes Priesterthums, ber großen Tempel und ihrer reichen Ginkunfte, war ein Kampf ber erblichen Rafte gegen ben freien Stand. Das Bolk scheint wenig Theil baran genommen zu haben, ba feine Tempel, feine Bilber und feine Bebrauche gang biefelben blieben, wenn man fie auch anders nannte 1). Wo die Brahmanen gang bie Dberhand gewannen, verfolgten fie ihre Gegner mit Feuer und Schwert. Diefe hie und ba auch wohl blutigen Verfolgungen bauerten bis zum Jahre 1367 unferer Zeitrechnung, wo, wie aus einer bei Belligola in Stein gehauenen Inschrift erhellt, zwischen ben Dichainas und Baifchnavas ein Bergleich geschloffen und

<sup>1)</sup> Le Gentils Reisen. (Samburg bei Bohn.) Th. 2. G. 317.

festgesett wurde: bag zwischen ber Religion ber Dichainas und Baischnavas kein wesentlicher Unterschied statt finde '). Bergleich, ben bie Dichainas augenscheinlich aus Roth eingingen, und bem bie Unficht gum Grunde gu liegen fcheint: bag Bubbba eine Avatar bes Bischnu fei, wie ein Theil ber Brahmanen annimmt, die Dichainas aber leugnen, hat vielleicht zu ber Borftellung Anlaß gegeben, bag bie Dichainas eine Secte ber Bindus waren. Dag die Verfolgung und Ausrottung ber Dichainas ober Budbhiften feineswegs in ber Art und bem Umfange fatt gefunden haben fann, wie die Brahmanen fich ruhmen, liegt vor Augen; fie konnte immer nur in einzelnen. und noch bazu beschrankten Gegenden erfolgen. Borguglich werben zwei Berfolgungen ber Dichainas erzählt. Die erffere wurde burch ben berühmten Webalehrer Sankara, etwa im zehnten Sahrhundert unserer Beitrechnung erregt 2). Er reifte. fagt man, burch gang Indien, und rottete überall bie Dichai= nas und Buddhiften mit Feuer und Schwert aus. Die acht morgenlandische Uebertreibung (benn als folche zeigt fie schon ber Umstand, bag bamals noch fast alle regierenben Dunaftien fublich vom Ganges ber Religion ber Dichainas juge= than waren) scheint aus einer Art von Belbengebicht genom= men zu fein, beffen Bilford erwahnt, und worin Sankara wegen seines Gifers gegen die Reger als eine Avatar bes Siva vergottert, und fein Kampf mit ben Dichainas befun-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 270.

<sup>2)</sup> Wir solgen bei dieser Zeitbestimmung Colebrooke, weil seine Angabe uns die richtigste scheint. Wilks sett (Histor. Sketches. Vol. I. p. 510) ben Sankara um den Ansang unserer Zeitrechnung. Der Hauptgrund ber uns bestimmt die erste Angabe vorzuziehen, besteht darin, daß zu der Zeit Sankaras, der ein berühmter Wedaerklarer war, der Canon der heiligen Schriften als lange geschlossen erscheint, die jüngsten Stücke der Upanisads und der Bhagavat-Purana, in welchen die Buddhalehre so ganz mit der Wedalehre zusammengeschmolzen ist, einen jüngern Urssprung verrathen. Zu bedauern ist, daß weder Colebrooke noch Wilks die Quellen angeben aus denen sie ihre Angaden schörften.

gen wird 1). Die zweite, vielleicht bartere Berfolgung erlit= ten fie in Maifur, wo ber Konia Bira Rarfa Bellal zum Bischnuismus überging, und feine Unterthanen zwingen wollte, ein gleiches zu thun 2); doch scheinen auch hier die Erzählungen übertrieben, von Seiten ber Brahmanen, die fich folder Thaten rubmen, und von Seiten ber Dichainas, welche bie Brahmanen baburch verhaßt machen wollen. Go viel ift unleugbar: daß in den Sauptstaaten fublich vom Ganges noch Dichainkonige berrichten, bis fie im breizehnten Sahrbundert von den mohamedanischen Eroberern unterjocht murwurden. Unter ben mohamedanischen Regenten scheinen bie Brahmanen ihre Gegner noch mehr verbrangt zu haben; boch behaupten biefe in ber Form ber Secte ber Panbarum ober Dichungum noch jest in ben Provinzen Arkot, Tanbichore, Tritschinopoly, Mabura und Tinnevelly bas Eigenthum aller Tempel. Gie erlauben gwar, daß die Brahmanen ben Got= tesbienst nach ihrer Beise barin verrichten, allein ber Dberpriester ift beständig ein Panbarum, welcher bie Ginkunfte bes Tempels verwaltet 3). Die Hauptsite ber Dichainas, wo ihre Religion fich rein erhalten hat, find Penugonda, ober Pennafonda, Kanbichi, ober Kanbichiveram, Kollapur und Delhi ') und fie find über ben gangen ganderraum verbrei= tet, ben einst ihre Vorfahren beherrschten; in Rutsch und Guzerat bilben fie noch die Sauptmaffe bes Bolks.

Die oft wiederholte Behauptung, die von der westlichen Halbinsel vertriebenen Buddhisten (Dschainas) waren auf die östliche Halbinsel übergegangen und hatten hier ihre Lehre verbreitet, widerlegt sich selbst. Der östliche Buddhismus weicht so sehr von dem westlichen ab, daß er auf keinen Fall

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. III, p. 411.

<sup>2)</sup> Bilfs histor. Sketches Vol. I. p. 507.

<sup>3)</sup> Biffs historical Sketsches, Vol. I. p. 507.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 255 etc.

von ba ausgegangen fein kann, auch steigt bas Alter buddhi= stischer Einrichtungen in Often weit über die Zeit binauf, wo burch bie Verfolgungen ber Dschainas von ben Brahmahatten Auswanderungen veranlaßt werden konnen. Doch kennt die Geschichte wirkliche Auswanderungen von Dichainas, welche fich auf ben subofflichen Inseln niederlie-Ben, und vielleicht mit ben, burch die Brahmanen veranlaß= ten Unruhen in Berbindung ftehen. Rach den Ueberlieferun= gen ber Bubbhisten in Java, beren Tempelruinen und gabl= reiche Bildwerke unwidersprechlich beweisen, daß fie Dichainas waren, wanderten sie von Telinga aus. - Crawford hat uns diese Ueberlieferungen in furgen Auszugen mitgetheilt 1), benen wir hier folgen, obgleich M. Raffles in feiner Geschichte von Java nicht gang damit übereinstimmt. Die erste Rolo= nie foll etwa aus hundert und neunzig Familien bestanden haben, und im Sahr 120 unferer Zeitrechnung bort angekom= men fein. Wenn Crawford fagt: ber Unführer berfelben sei ein Brahman, mit Namen Tritusli gewesen, welcher fich am Fuße bes Bergs Meru - ein Berg auf Java wird eben fo genannt - niebergelaffen habe, bag man von biefem Beit= punkt an die Sahre gable, und der Anführer baber als Grunber ber Zeitrechnung Abschi Saka genannt werbe, fo scheint babei mancher Errthum obzuwalten. Abschi Saka ift wohl eins mit Abschita Saka (ober Buddha); boch barauf kommt hier nichts an. Etwa 100 Sahre spater führte Sela Prawata einen zweiten Saufen heruber, und nach abermals 100 Jahren Gotaka einen britten. Jest kamen aber innerhalb 50 Jahren brei Bolkszuge nach; unter Suwila etwa 330; unter Hutama 351 und der lette Saufe unter Trisbi und feinem Sohn Dafa Bahu. Seit biefer Beit horten bie Gin= wanderungen auf. Bas konnte mohl bie Urfach fein, baß biefe Auswanderer mit ihren Familien und Prieftern ihre Beimath verließen und andere Wohnplage über bas Meer

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. XIII. p. 154 etc.

hin suchten? Ariegerische Unruhen ohne Zweisel; der letzte Anführer der Einwanderer, nannte seine Hauptstadt auf dem Festlande Hastina, aus welcher er von Kalinga Fürsten vertrieben wurde, diese waren aber selbst Oschainas, welche vielleicht von andern Stämmen genöthigt wurden ihre frühern Wohnsitze zu verlassen; wenigstens fallen diese Auswanderungen in eine frühere Zeit, als die Versolgungen der Oschainas durch die Brahmanen gesetzt werden können.

Es ift wohl nicht zu bezweifeln, daß fo, wie von bem hohen Afien herab feit ben altesten Beiten her Bolkerzuge gegen Beft und Nordweft in die niedrigern gander einbrachen. bies auch gegen Guben geschehen sein wird. Diese Horben sogen dann burch bas mittlere Indusgebiet, westlich vom Simavat, und ba ihnen beim weitern Vordringen bie großen Strome Yumna und Ganga ben Weg gegen Often fverrten. rogen fie an der Bestkuste weiter, breiteten fich fublich vom Bindhna aus, und mussen hier manche Veranderungen bervorgebracht haben. "Ungahlbare Spuren", fagt Bilfs, "find vorhanden, welche beweisen, daß große, auf einander folgende Einwanderungen von Birten und friegerischen Stammen (aus ben Gegenden von Kutsch her) statt fanden, welche Berwustun= gen unter ben Acferbau treibenben Stammen im Guben anrichteten; in Folge ber Beit mit ihnen gusammenschmolzen, ober zu einer festen Lebensart übergingen" 1). Daber finden wir in diesem Lande Bolker so verschiedenen Schlags, verschiebener Sitte, verschiedener Farbe; robe Wilbe, boch Gesittete, olivenfarbne, braune, fast schwarze Stamme. Bahrscheinlich brachten diese Ginwanderungen in den oben erwähnten Beit= · raumen - vorzüglich in ber ersten Salfte bes vierten Sahr= hunderts - bort Bewegungen hervor, welche jene Auswanderungen zur Folge hatten.

Alten Gebichten in der Canarasprache zusolge, in welchen Wilks wohl mit Recht geschichtliche Ueberlieferungen findet, waren die Vorsahren der jett so unglücklichen Parias oder

<sup>1)</sup> Hist. Sketches of the south of India, Vol. I. p. 31.

hullias die Stamme welche die Lander fublich vom Ganges zuerst besetzten. In Canara bilbeten sie ein eignes Reich, und ihr letter Konig, welcher zu Banawassi berrschte, Subafifa mit Ramen. wurde von einem nachrudenben Stamme der Dschainvolker angegriffen, geschlagen und sammt seinen Unterthanen zu Sklaven gemacht. Sieben und fiebzig Ronige aus dem Stamme bes Eroberers herrschten nachber in Banawassi, und die Eroberung selbst wird in das Sahr 1450 vor unserer Zeitrechnung gesett 1). Berbinden wir bamit eine Nachricht welche Le Gentil von den Eingebornen auf ber Ruffe Malabar erhielt, daß bie Borfahren ber Parias als Bilbe in den Balbern gelebt hatten, und aus diesen von ben Einwohnern ber Stabte und Dorfer mit Gewalt geholt und gesittigt worden waren 2), so scheint es, daß bei jenem Eindringen ber neuen Bewohner bie Sullias größtentheils in bie Balber und Gebirge fluchteten, um der Sklaverei zu ent= geben, und hier zu bem Grabe ber Berwilderung berabfanten, beffen Folge ihr fo ungludlicher Buftand ift. Ginem allgemeinen Buge in ber alten Sindufage zufolge, waren einige ber Rakschafas Menschenfresser, welche wenigstens bie gefan= genen hindus verzehrten. Man barf in ben altesten, roben

<sup>1)</sup> Historical Sketche. Vol. I. p. 150. 151. Der Umstand bas bas lette Reich der Hullias, oder Parias in Canara erst 1450 vor Ehr. unterjocht wird, könnte als ein Grund gegen unsere Bestimmung der Zeit des Rama angesehen werden, da dieser Dekhan und Lanka schon in den Händen der Rakschasas fand. Allein zu Ramas Zeit fand sich in der Gegend von Benares, auf beiden Usern des Ganges und dem Bindhya noch ein unabhängiges Reich der Tschandalas, welche sich an die Hindus anschlossen, weil die Rakschasas sie drängten, und so konnte jenes Reich der Parias auch noch bestehen, da das übrige Land und Lanka längst unterworsen waren. Wurden nach Rama doch die Tschandalas, obwohl sie Verbändete der Hindus waren, eben so unterjocht, und ihr Land ein Hauptsit der Dschainas, wo zu Krisnas Zeit Dscharasandha herrschte.

<sup>2)</sup> Reisen in den indischen Meeren u. f. w. von Le Gentil (Samsburg bei Bohn 1782). B. I. S. 316 u. f. w.

Beiten kaum baran zweifeln, ba bie alten hindus felbft von ber Sitte Menschenfleisch zu effen, nicht freizusprechen find.

Kehren wir jeht zu dem Punkte zurück, von dem wir bei diesem Theile unserer Untersuchung ausgingen, zu dem Mythus vom Ursprunge der Suras und Asuras, dessen Deutung wir ausschoben, dis wir ermittelt haben würden, was unter jenen Suras und Asuras eigentlich zu verstehen sei? so ist jeht klar: daß jener Mythus nichts ist, als allegorische Sinkleidung eines geschichtlichen Stoss, der die geistige und religiöse Bildung der Vorsahren zweier Volker umfaßt, die ansänglich als zwei Familien, von zwei Schwestern und einem Vater abstammend, und neben einander lebend dargesstellt, zwar als gut und tugendhaft, aber auch als stolz und herrschsüchtig beschrieben werden; sich dadurch entzweiten, und immerwährend Feinde wurden.

Wenn wir es nun magen bie einzelnen Buge bes My: thus ju erklaren, fo treten wir freilich babei auf bas Felb ber Sypothefe - geben unfere Erklarung aber auch nicht boher, obgleich wir glauben bas Bahre zu treffen.\ Beibe Stamme ftreben gemeinschaftlich nach etwas, bas Umrita genannt wird, und ba fie es enblich erftrebt haben, entzweien fie sich über ben Besit besselben. Bas foll man unter biefem Amrita, bas als Trank ber Unsterblichkeit gewährt, erflart wird, eigentlich verfteben? Er foll ben Strebenben bie Bedürfniffe bes Lebens verschaffen, foll fie von forperlichen Uebeln befreien, fie ungerruttbar, unfterblich machen. Bas konnen hier die Ausbrude: ungerruttbar, unfterblich bedeuten? In Begriffe, wie wir bamit verbinden, ift hier gar nicht du benten. Die Korper ber brei großen Gotter werden felbft in ber Mothe als zerruttbar und fterblich bargefiellt, wenn man ihnen auch eine noch fo lange Lebensbauer beilegt. Sima, ber fein Leben nur burch bie Flucht vor bem Riefen Basmaaut retten fann, richtete unter ben Gottern, bei bem Opfer bes Dakscha eine große Nieberlage an, und verwandelte ben Rorver bes Rama in Afche. Soll von ber Seele bie Rebe fein, fo hielt man die Seelen ber Afuras fo unfterblich wie

bie Seelen ber Suras. Das Amrita, als Unfterblichkeits: trant, ift bier nur Sinnbild von etwas Geiftigen; feine Birfungen find nur geiftig zu nehmen; wie ein Trank ben Durft bes Korpers fillt, foll bas Gesuchte bas Verlangen ber Seele Dies wird uns beutlicher werden, wenn wir die einzelnen Buge bes Minthus genauer ansehen. Der Grund melcher bie Kamilien treibt ift Bedurfnig, ber 3med ber erreicht werden foll: Befriedigung bes Bedürfniffes. Das Mittel bagu befteht barin: baß fie ben Berg Meru in bas Milchmeer feten, und ihn in bemfelben durch die Belt= schlauge Basuki als mit einem Seile welches fie barum schlin= gen, in Bewegung feten. Das ungeheure Bilb ift bennoch von einem fleinen hauslichen Geschaft entlehnt. Man gof bie Milch in ein Gefaß, fentte einen Drebstab, an welchem unten ein Rrausel befestigt war, hinein, schlang einen Strick um den Stab, und indem man diefen mit beiden Banden hin und her zog, brachte man eine fchnelle Bewegung, und burch biese aus ber Milch bie Butter hervor 1). Daher lagt ber Maha=Bharata bei ber Arbeit fich bas Meer in Milch, und diese Milch fich in eine Urt Butter verwandeln. Berg und Meer und Schlange find hier gleichfalls nur Sinnbilber. Die Schlange ift bem Sindu überhaupt Bild ber Klugheit, ber Runftlichkeit, bes Berftandes 2). Der Meru ift Bilb ber Erde überhaupt, welche, ihren Begriffen nach, rund umber vom Meere umgeben war; fie festen alfo burch Runft, Rlug= beit und Berftand Erde und Meer in Bewegung, und erhiels ten badurch, wie aus der Milch die Butter, die Befriedigung ihrer Bedurfniffe. Buerft fallen die Berfuche ungludlich aus.

<sup>1)</sup> So ist diese Arbeit in einem, dur Geschichte bes Krisna gehörenben Bildwerk bargestellt (Langlès Monuments anciens. T. I. zu p. 184). Der Drehstab reicht bis oben in die Immerbecke und wird weiter unten burch eine Schlinge an der gegenüberstehenden Wand sestgehalten, damit er durch das hin = und herziehen des Stricks nicht gegen das Gesch brucken kann.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. X. p. 40 etc.

Die in Bewegung gesette Schlange speiet ein Gift aus, welches bie Menschen verzehrt haben wurde, wenn Sima es nicht wegtrank. Im Maha = Bharata ift biefer Bug abgeandert, aber noch sinnvoller ausgeführt. Die Schlange speiet auch hier, fobald fie in Thatigkeit gefett wird, Rauch, Flammen und Sturm aus, wodurch Berheerung aller Art hervorgebracht wird; aber biefe Sturme und Berheerungen waren nothwenbig, und eben aus ihnen ging alles Bortheilbringende und bas Amrita felbst hervor. Rur als man an bem Seile ber Klugheit langer zog als nothig mar, murbe jenes furchtbare Gift hervorgebracht, welches Sima wegtrank, um Gotter und Menschen zu retten. Welch ein Commentar ließe sich zu biesen finnvollen Bugen aus ber Geschichte unserer Beit schreiben! Daß bier Rauch, Klamme, Gift und Trinfen nur bilbliche Ausbrucke find, verfteht fich von felbft; in einer andern Mothe trinkt Brabma bas ganze Meer meg, bis die Erde sichtbar wird! - aber zu bemerken ift: bag bier nicht Bifchnu, ber Erhalter, fonbern Siva, ben bie alte Muthen gewöhnlich als Erzeuger, und - wie wir weiterhin sehen werden — als Quell bes Wiffens und bes Schonen barftellen, bas Gift wegtrinkt.

Die wirklichen Guter welche nun burch die fortgesette Bewegung hervorgebracht wurden, waren:

- 1) Die alle Bunsche ersullende Kuh, Sabala, Kambeva u. s. w. Sie ist in dieser Mythe nichts als ein Sinnbild
  ber Biehzucht überhaupt, welche dem einsachen Hirten alle
  seine Bunsche, alle seine Bedurfnisse befriedigt, und wohl als
  eine ber ersten Früchte des Nachdenkens und der Anwendung
  der Klugheit betrachtet werden kann. In dieser ersten Bebeutung sinden wir das Bild der Kuh oft in der Mythe, es
  erhielt aber auch bald einen erweiterten Sinn, bezeichnete die
  Erde, die Natur überhaupt, ja man verband Ideen damit,
  welche zum Theil schwer zu bestimmen sind.
- 2) Der Wunderbaum ober die Wunderbaume. Sie sind Sinnbilder der Fruchtziehung überhaupt, den Ackerbau eingeschlossen; daher behauptet man von ihnen alles, was

von der Bunderkuh erzählt wird. Sie erfüllen alle Bunsche, tragen nicht allein alles was zur Befriedigung der Bedürfnisse gehört, Speisen, Aleider, Schmuck und Geräth, sondern der Genuß ihrer Früchte macht auch unsterdlich. Der anfangse einfache Sinn dieses Bildes, wurde eben so erweitert wie der Sinn des vorigen. Durch Wieh = und Fruchtziehung zur aufmerksamern Beobachtung der Natur bewogen, stieg nun

- 3) ber Mond empor. Nichts hat man wohl unrichtiger gebeutet, als dies so leicht zu beutende Bild. So wie das Emporsteigen der Kuh nicht die Entstehung dieses Thiergesschlechts bezeichnet, sondern die Ersindung ihrer Benutung als Hausthier; so ist auch hier nicht von der Entstehung des Mondes die Nede, sondern von der Entdeckung: nach der Beränderung seiner Lichtgestalten die Zeit berechnen, nach Monaten und Jahren zählen zu können. Den Mond als solchen trug ja Siwa schon auf seinem Haupte; hier tritt der Mond sosort, seine Lausbahn am Himmel" an. Dieser Schritt in der Bildung des Bolks war von großer Redeutung; weil er nicht allein Ordnung in die Geschäfte des Lebens überhaupt, sondern vorzüglich in die religiösen Feierlichkeiten brachte, welche man nun regelmäßig an den Lauf des Mondes durch die Naksscharas, oder Mondhäuser knüpste. Es steigen
- 4) das stolze Pferd und 5) der gewaltige Elephant empor, und sielen sofort dem König anheim. Der vorzüglichste Gebrauch, welcher von jeher in Indien von Pserden und Elephanten gemacht wurde, war im Kriege, auch lassen einige Puranas hier zugleich den Bogen hervorkommen, was sich von selbst erklart.
- 6) Bird nun der heilige Dhanmantari, oder Dhanmantari hervorgebracht, der mit der Biffenschaft der Heilkunst erfüllt war. Er ist ein Sinnbild der Heilwiffenschaft überzhaupt, und wird nicht an eine Partei gegeben, sondern bleibt für alle.
- 7) Wurde nun das Rleinod der Kleinode und 8) Sri, Reichthum und Glückseligkeit hervorgebracht; beide bekam

Wischnu, ber Erhalter, jum Eigenthum; die Beziehmig in biefer Bertheilung ift nicht zu verkennen. Setzt aber fleigen

9) über sechshundert Millionen Apfaras, himmlischer Rabechen aus der Bewegung hervor; sie sind geschmuckt, sind ganz Reiz, und ihre Bedeutung — sie sind offendar Sinndisber wie alles vorige — liegt zum Theil schon in ihrem Namen. Er kommt her von apsu, Gewässer — weil sie aus diesen emporstiegen — und von rusa, sinnliche Empfindung. Sie bezeichnen das große heer sinnlicher Genüsse, welche das nun verseinerte Leben gewährte; aber wie sinnvoll malt auch hier die Mythe! Diese reizenden Mädchen versabsaumen sich gesetzlich zu reinigen, daher heirathet sie niesmand, sie sind für alle seil!

Run fteigt bei fortgesetter Unftrengung ber Schlange

- 10) Waruni, oder Suradewi, d. i. die Göttin der Susras empor. Sie war geistiger Trank, oder Geistestrank, welcher Aufnahme suchte. Er ist Simbild der religiösen Nahrung des Geistes, im Sinne der Hindus; darum entscheidet sich über die Aufnahme desselben der religiöse Charakter beisder Familien. Die Kinder der Diti verachten ihn; die Kinder der Aditi aber nehmen ihn mit Freuden zu sich, und so entstehen die von num an unterscheidenden Namen: Suras, d. i. die Trinkenden, und Asuras, d. i. die Nichttrinkenden; in andere Worte überseth heißt das so viel als: Gläubige und Ungläubige. Setzt erschien
- 11) Amrita, der Trank der Unskerblichkeit. Die Asuras machten so gut Anspruch darauf, als die Suras; aber wie konnten sie ihre Ansprüche geltend machen, da sie den vorbereitenden Trank verachtet hatten? Die Götter nahmen die Partei der Suras und die Asuras wurden um ihren Antheil betrogen. Darum glaubt der fromme Hindu, wenn er in tiese Betrachtungen versinkt und sein Amrita schlürst, sich schon hier eins mit Gott, und spricht den ungläubigen Buddhisten selbst den Glauben an Unskerblichkeit der Seele ab.

Der Mythus von der Bereitung des Amrita stellt daher ben ursprünglichen Gang ber Bildung zweier Bolker, von den

robeften Anfangen berfelben, bis gur Geftaltung ihrer religio: fen Anfichten bar. Anfangs ftrebten beide vereint, und ibre Bilbungsmittel maren gemeinschaftlich. Diefes frubere Ginssein werben wir auch in ben Sagen ber Bubbhiften finden. Nachber entzweiten fie fich über bie Gestaltung ihrer Religion und getrieben von Stols und Berrichfucht, entstanden Rampfe, Bertreibungen und Auswanderungen. Der Schauplat biefer Rampfe ift ber Meru, Die Sochflache von Unde und Tibet. Die Bater ber jetigen Sindus zogen an den Ufern ber Strome welche ben rauben himavat burchschneiben, ober über bie gangbaren Paffe biefes Gebirgs in ihre nachmaligen Bohn= fice berab. Die Kanobich : Brahmanen kamen über ben Daß von Surdwar 1). Aber bie frühesten Erinnerungen bes Bolks liegen jenseits bieses Gebirgs; bort mohnen noch ihre Gotter. liegen alle ihre Parabiefe, und gern opfert ber fromme Sindu alles auf was er hat, felbst fein Leben - wenn er bis hin= ter die Schneeberge pilgern, die Wohnung des Sima mit Augen feben, um ben See bes Brabma vilgern und in feinen Wassern sich baden kann. Ueberhaupt geht aus allen alten Sagen ein Fortruden bes Bolks gegen Guben hervor. Das Reich Anothna am Saranu hatte schon tausend Sabre gestanben, als Rufa über ben Ganges ging, und am rechten Ufer ein Reich grundete; aber felbst zu Ramas Beit, hundert Jahre fpater, mar auch bas linke Ufer biefes Stroms, oberhalb ber Mundung des Saranu, noch Bildniß, und ben Tschandalas unterworfen. Etwas fchneller icheinen bie westlichen Stamme fich im Gebiete bes Yumna gegen Guben gezogen zu haben, Die buddhistischen Bolker zogen von eben jenen Sochlandern berab. Die westlichen an den Ufern bes Labak, Sutledge und Indus, dann fublich bis Ceilon, wovon schon bie Rebe gewesen; die öftlichen an den Ufern bes Brahmputra und ber andern Strome jener Salbinfel. Benn uns die Geschichte diefer Bolker auch noch wenig bekannt ift, fo geht bies boch aus ihren mythischen Sagen fehr beutlich hervor. Der Meru

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 92.

ist ihr Mienmo, von bem ihre Strome herabsließen, auf bem ihre Gotter wohnen, und ihre Paradiese liegen 1).

Nun erft werben uns einige Buge in ben alteften Sagen ber hindus beutlicher und wichtiger. Wir haben aus bem Bhagavat : Purana die Sage angeführt, bag Rabufa, ber Bater bes Dichubschad funf Sohne hatte. Der alteste wurde ein frommer Ginsiedler, ber zweite jog gegen Rorben, und wurde bort Ronig; ber britte gegen Weften, ber vierte gegen Suben, und alle grundeten Reiche; Dichubschad in Saftinapur 2). Der Punkt von dem hier alles ausgeht, ift aber= mals dieselbe Sochflache. Bon einem alten Urftamme geben nach allen Weltgegenden Rolonien aus; vielleicht später als jener Kampf zwischen ben beiben Stammen vorfiel, vielleicht Bu gleicher Beit und in dieselben 3wifte verwickelt. Die gleichfalls ichon angeführte Nachricht aus bem Gefetbuche bes Manu, von ben Stammen ber Kriegerkafte, welche burch Berlaffung ber Hindureligion zu ben Sudras herabsanken, wird hier megen ber, babei genannten Afdings noch merkwürdiger. Daß biefe Afchinas wirklich bas Bolk ber Chinefen bezeichnen, kann nicht bezweifelt merben, ba China bei ben Sindus wirklich Afdina beißt 3). Nur darin fehlte 2B. Jones, daß er babei bas Bolk ber Hindus mit feiner jetigen Berfaffung und in feinen jetigen Bohnfiten vorausfett 1). Alle herabgefunfenen, eine frembe Religion bekennenden Bolter, gehorten gur Rriegerkafte, wie noch jest bie Rabschputen, Marhatten und andere Bolfer dazu gehoren; wir haben ichon barauf aufmerksam gemacht, daß im Grunde alle fremben Bolker als ursprünglich zur Kriegerkafte gehörig, betrachtet werden. liegt in biefen Sagen die Erinnerung an einen frubern Buftand ber Gefellschaft, an ein Zusammenleben aller biefer Bolfer als Stamme eines Urvolks und ben Zeitpunkt ber Tren-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 174 etc.

<sup>2)</sup> Affat. Driginalschriften, B. I. G. 160.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. V. p. 56.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. II. p. 368 etc.

nung; durch Wanderungen nach verschiedenen Gegenden, durch Abweichungen in religibser Hinsicht. Sedes dieser alten Bolzter betrachtet sich in seinen Sagen als das eigentliche Hauptzund Urvolk, und läßt die andern von sich ausgehen; die Erzinnerung kann sich nicht anders gestalten, wenn sie wirklich aus jenen alten Zeiten stammen soll.

Bon dem Bendvolk, oder ben Dienern Drmugd haben wir früher erwiesen, daß fie von bem westlichen Sochlande in ihre nachmaligen Wohnsite nach Fran herabwanderten; von den Buddhiften ber oftlichen und weftlichen Salbinfel fann, nach bem was darüber gefagt worden, ihr herabwandern von bem mittleren Sochlande nicht wohl bezweifelt werden; von ben hindus liegt bies herabwandern in ihren Sagen und Muthen vor Augen. Bon ben Chinesen hat De Guignes bie entsprechende Wanderung geschichtlich nachgewiesen. Borfahren berfelben lebten als ein robes Gebirgsvolf auf bem öftlichen Sochlande, an ben Quellen ber beiben großen Strome Chinas. Rleine Stammhaupter regierten bier ihre Stamme, wie wir dies auch bei ben hindus fahen. Rach und nach rogen fie in die niedrigern Gegenden, und endlich in die Flachlander von China herab, welche fie von Seen und Gumpfen befreiten und burch Abzugsgraben bewohnbar machten. Neun verschiedene Gegenden wurden nach und nach entwaffert und bebaut, und erschienen nachher in ben marchenhaften Unnalen ber Chinesen als große Provinzen bes Reichs, und unbebeutenbe Bauptlinge werben eben fo als Beltherricher baraestellt, wie in ben alten Sagen ber hindus ihre Rabichas. Erst ber Kaiser Schihoang zi vereinigte zweihundert dreizehn Sahre vor unfrer Zeitrechnung bie verschiedenen Stamme und ein größeres Reich begann.

Was diesen Ergebnissen aus De Guignes Untersuchungen zur Bestätigung dient, ist die Beschaffenheit der großen Flachländer Chinas selbst, die noch jeht nur durch einen außerordentlichen Kanalbau bewohndar erhalten werden können. Die von den Höhen herabsteigenden Bolker konnten diese durch Arbeiten nach und nach gewinnen, und eine Gegend nach

7.

ber andern erobern; schwerlich läßt sich aber benken, daß irgend ein wanderndes Wolk in diesen Sumpfen sich zuerst niedergelassen und seinen Wohnplatz sich erst durch Arbeit gesichaffen haben sollte.

Wenn aber auch die Geschichte ber größern Reiche in China nicht höher hinaufreicht, als oben angegeben worden, fo ift damit nicht gefagt, daß ihre Erinnerungen nicht hoher binaufsteigen follten; diese steben mahrscheinlich mit benen ber Hindus und bes Zendvolks gleich. An bas bobe Alter welches fie fich felbst, mit allen buddhiftischen Bolfern, beilegen, wird niemand glauben, ber die Zeitzirket ber Buddhiften in ihren religiofen Anfichten tennt. Wir geben gern gu, bag ber dinefische Stamm fich früher von bem Sauptvolke trennte als die übrigen, ja feine einsplbige Sprache macht biefe Unnahme fogar nothwendig, wie die abgesondertere Lage bes oft= lichen Sochlandes erflarlich; aber baburch werden feine Sagen nicht alter, ja es scheint, baf fie ber Sprache megen erft spater Busammenhang bekamen, und zur Ueberlieferung fich jeigneten. Denn daß die Einsplbigkeit ber Sprache und bas Beichnen ber Begriffe die Fortbilbung langsamer macht und überhaupt bas Denken beengt, fann nicht geleugnet werben. hier kommt es bloß barauf an, bag bie Chinefen von bem offlichen Sochlande herabwanderten, und dadurch jener Nachricht in Manus Gesethuche eine geschichtliche Bebeutung geben.

So hatten wir nun allerdings Hinweisungen auf eine sehr frühe Geschichte unsers Geschlechts. Auf und an dem alten Weltberge Meru, Mienmo, Albordsch, oder wie er in den verschiedenen Jungen genannt wird, lebten die Urstämme der altesten, uns bekannten Bolker der Erde; hier begann, wenn man ihren Sagen trauen darf, die Geschichte des Geschlechts. Von hier wanderte das Zendvolk, die Chinesen, Hinduchinesen, Hindus und Dschaina-Bolker in ihre nachsmaligen Wohnplatze herab; aber alle nahmen die Erinnerung ihrer Ursitze mit sich. Mit allen wandelten dort oben seine Götter, unterrichteten, halsen, straften; alle sehen dahin als auf ein verlornes Eben zurück. Und — wenigstens den Hin

1

bus und Bubbisten — ist der Zugang zu diesem Paradiese burch wunderbare Thiere, Riesenvögel, Löwen, Drachen und Schlangen verwehrt, und diese Thiere sind höhere Wesen, sind Nats¹), in unserer Sprache: Engel. Welch eine Reihe von Bergleichungen bietet sich hier dar! Kann man die Berwandschaft verkennen, welche zwischen den Schlangen statt sindet, die im Hindumythus, indem man sich ihrer bedient um glücklich zu werden, ein tödtliches Gift auf die Menschen speiet; und den Schlangen im Zend-Avesta und Moses, welche die Menschen verleiten, Früchte zu essen, die nicht für sie gewachsen sind? Wie ähnlich und doch wie verschieden! Dort macht die Schlange die Unsterdlichkeit verlieren; hier hilft sie, und selbst durch ihr Gift, Unsterdlichkeit gewinnen; aber im Paradiese der Hindus wächst auch nur der Baum des Lesbens — sie kennen den Baum des Erkenntnisses nicht!

<sup>1)</sup> As. Orig. Schriften. B. I. S. 822 verglichen mit As. Res. Vol. IV. p. 188. 230 etc.

## Dritter Abichnitt.

Bubbhalehre, infofern fie jur Erklarung ber Religion und Mythologie der hindus nothig ift.

Wir haben hier einen doppelten Zweck zu erreichen; ein= mal, was zur Erklärung der Bildwerke im vorigen Abschnitt aus der Buddhalehre überhaupt angeführt worden, zu erwei= sen, und dann die übrigen Lehren und Mythen der Buddhi= sten darzustellen welche auf die Bildung der Religion und des. Mythus der Hindus einwirkten.

Die Grundlehre der Philosophie und Religion des Gautama, oder Buddha ift biefe: es giebt zwei gleich ewige Gub= ftangen, Geift und Materie; Gott und Welt; ber Geift ift ber Quell alles Lebens, Denkens und Empfindens; die Da= terie an fich ift ohne Leben, aber belebungs = und bilbungs= fahig; burchbringt fie ber Geift und theilt ihr feine Rrafte mit, so bilbet fich aus ihr die Welt und alle fichtbaren Dinge; zieht ber Geift fich aus ihr, und seine Krafte gurud, fo lofet Die Welt fich wieder in die einfachen, unfichtbaren, ewigen Urftoffe auf. In biefer Form ift die Materie ewig wie Gott; in Bezug aber auf bie aus ihr gebildeten Beltwefen, ift fie verganglich, und bas Werden, Sein und Bergeben berfelben banat von Gott ab. Go tragt Taylor bie Lehre bes Budbba vor, und unterflugt fie durch Stellen aus Driginalschriften welche die Lehre der Myanai, oder Philosophie des Budbha vortragen 1). Aus einer folden Schrift, Muktawalli ge-

<sup>1)</sup> Prabod'h Chandrodaya. p. 116. 117.

nannt, führt er folgende Stelle an : "Dbaleich wir in uns selbst bas Bewußtsein baben, ich bin, ich fühle Freude u. f. w. fo haben wir bennoch nicht bie beutliche Erkenntniß. baff Geift und Materie verschieden find; allein bies wird burch folgende Grunde erwiesen: ein Instrument erfobert einen Sanbelnden (Operator), ohne welchen 3. B. schneidende Werkzeuge. Art u. f. w. feine Wirkung hervorbringen; auf gleiche Beife brachten ohne einen Operator bie Augen feine Wirkung bervor, welche die Inftrumente bes Gebens find, u. f. w. und besthalb unterscheiden wir bas Dasein eines handelnden Befens. Bollte man fagen, die Thatigkeit (ober bies Sanbeln) gehore ber Materie, so antworten wir, dag bie Materie fein Leben befiet, welches beutlich an einem gestorbenen Korper erkannt wird. Wurde man behaupten, bag Leben, insofern es in Perception, Senfation u. f. w. besteht, gebore bem tobten Körper so wenig an, als es einem Individuo überhaupt zu= geschrieben werben kann, ba es, eurer Meinung nach (ber Berf. streitet gegen bie Webantaphilosophen) bem hochsten Wesen allein zukommt, so antworten wir: wenn Leben, ober Sensation eine Eigenschaft ber Materie ift (welche nach ber Webanta eins mit Gott, und nur Mana iff), wie kann man fich ber Begebenheiten ber Jugend im Alter erinnern, ba boch ber Korper bem Bachsen und bem Berfallen unterworfen ift."-Daß Taylor biese Philosophie als einer Secte ber Webaverehrer betrachtet, bat feinen Grund in bem Errthume, ben er mit ben mehreften seiner Landsleute theilt, baß namlich bie Buddhiften eine bloge Sindufecte feien, und Buddha, ursprunglich ein brahmanischer Philosoph nur außerhalb zu einem Gott erhoben worden fei. Daß die Mangi-Philosophie unter ben Brabmanen Eingang fand, welche fie aus ben Bebas ju erweisen suchen, jedoch in einem andern Sinne, werden wir in ber Folge feben.

In Bezug auf die Seelen ober einzelnen Geister glauben sie, daß dieselben Theile des höchsten Besens sind, aber für sich, ein besonderes, individuelles Dasein haben. Taylor führt für diese Lehre solgende Stelle (aus oben genannter

Schrift) an: "Bahrheit und Intelligenz find allein Gigenichaften Gottes, und fonnen nicht ber Geele jugefdrieben werben, die ber Erkenntniß und ber Unwissenheit, ber Freude und bem Schmerz unterworfen ift, wodurch fie fich von bem bochsten Geist unterscheibet, und beshalb find Gott und bie Seele ganglich verschiebene Wefen; wenn ihr bies leugnet, wie konnt ihr annehmen, daß die Seele in korperliche Bohnungen eingeschlossen, und wieber baraus erlöset werbe?" bem Buftanbe ber Berkorperung ift bie Geele in einer Art Gefangenschaft, und ben bofen Leibenschaften unterworfen; fie tann aber gur Erkenntnig alles Irbifchen gelangen, und ben Buftand bes Ewigen erreichen. In biefer hochften Gludfeligfeit hort aber ihre Individualität nicht auf; fie wird vereinigt mit bem bochften Befen, bleibt aber bennoch eine Gubstanz für fich 1). Den Begriff biefer Substanz wollen wir hier nicht weiter zu erörtern fuchen.

Wenn Tanlor ferner bie Sankhya : Philosophie als eine, von der Mpanai gang verschiedene Secte aufstellt, so ift bies irria; fie ift blog eine bilbliche Darftellung ber Grundfabe ber Myanai, die nur in ber Entwickelung einzelner, abgeleiteter Lehren etwas abweicht. Nach feiner eignen Darfiellung biefes Systems, nimmt bie Sankhya zwei gleich ewige Subftangen, ober Befen an: Purusa, Mann (ben Geift) und Prakriti, Frau; Mutter (Materie). Benn ber Berfaffer nun klagt, bag ihm bas folgende nicht ganz klar ift, fo ift bie Ur= fache bavon bie, bag er einen Sauptpunkt biefer Lehre überfah ob er gleich aus bem Ganzen unwiderleglich hervorgeht; bag namlich ber Grund ber Bilbung aller Dinge ber ift: baß ber Purusa, Urmann, die Prafriti, Urfrau, schwängert, b. i. ber Geift die Materie burchbringt, welche Durchbringung, wie ichon bie Benennungen: Mann und Frau beweisen, als Beugung betrachtet, und, wie bie Bilbwerte beweisen, als Lingam bargeftellt wurde. Daß biefe ursprungliche Zeugung nothwendig bei bem vorausgesett werden muß, was Zaplor

rze

<sup>1)</sup> Prab. Chandrodaya. p. 118.

ohne biefelbe nicht verftanblich war, geht aus bem mas er anführt flar bervor. Der Mann (Urgeift) wird (wenn jene Schwangerung geschehen ift) in volliger Rube (nicht in ewiger Rube wie Zaylor fagt) gebacht. Gie erlautern bies burch ein Gleichniß: Purusa ift in Rube "wie ber Lotus, ber wenn er seine Blume über die Flache bes Wassers bervorgetrieben hat, in dem Baffer in Ruhe bleibt." Wir haben im vorigen Abschnitt gesehen, wie sinnreich bies Beispiel in ben Bildmer= fen der alten Tempel bargeftellt ift, wie ber Purusa, als Parswa, ruhig, folummernd im Baffer liegt, während bie, aus feinem Rabel entsproffene Lotusblume (als Bild ber Belt) fich über bem Baffer entfaltet; aber fo wie ber Lotus thatia gebacht werben muß, wenn er ben Keim aus ber Wurzel in die Bobe treibt, so auch Purusa, wenn er Prafriti schwängert, b. i. die Materie durchdringt und belebt. Ift dies einmal gefchehen, fo ruht er, und Prafriti gebiert bie Wefen ber Belt. In biefem Sinne heißt es im Muktawalli: "Geift ift Leben; Urfache und Wirkung find ungertrennlich vereiniget, und folglich, wenn bie Wirkung aufhort, muß auch bie Urfache auf-Defhalb fann bem bochften Wefen feine Thatigkeit (in ber Welt) zugeschrieben werben, und bie Ibee daß er mirke. entspringt aus ber Bereinigung bes Lebens und bes Berftan-Der Berfasser sett seine Lehren immer ben Lehren brabmanischer Secten entgegen; so bier einer Abtheilung ber Dimangfa, welche Gott felbft als bas Princip aller Thatiafeit in der Welt annimmt; dies leugnet die Sankhya, benn Geift ift Leben, wirkte bas Leben felbst in der Belt, so mußten wir die Wirkungen feben, b. i. es mußten neue Sonnen, Monbe, Sterne, neue Pflanzen und Thiere entstehen; bas geschieht nicht; nur Prafriti wirft, d. i. die belebte Materie, die natur= lichen Krafte — fie fist auf ber Lotusblume und bietet allen Befen ihre Brufte bar, wie wir fie in ben Bilowerten fan-Benn der Verfasser weiter fagt: baß bie Seele, ober ber empfindende Theil ber lebenden Befen, aus ber Organifation ber Ratur entspringt, aus ben feinsten Stoffen besteht, und doch kein Materialismus dabei angenommen wird 1); so muffen wir in der Folge darauf zurücksommen; uns aber bei diesen Hauptpunkten der Buddhalehre, welche in obigen Angas ben der Nyayai und Sankhya ausgesprochen sind, noch etwas verweilen.

Nach Taylor gehören beibe philosophische Secten ben Bedaverehrern an; wie, wenn bies ware, und man mußte auch, was wohl nicht geleugnet werben fann, anerkennen, baff biefe Lehren in ben alten Felsentempeln bilblich bargestellt werben - konnten fie nicht bennoch Sindutempel fein, beren Erbauer nur biefen philosophischen Secten ergeben maren? Obwohl biefe Frage schon burch bie Darftellungen von Buddhampthen gang anderer Art entschieden ift, so muffen wir ums boch in einer andern Sinficht auf bie Unterfuchung bers selben einlassen. Es tiegt uns babei ein boppelter Beweis ob: erstens: daß biefe philosophischen Grundsage nicht aus ben Webas geschöpft find, sondern biefen geradezu widerfore: chen; biefer Beweis wird in ber zweiten Abtheilung fich von selbst ergeben. 3weitens aber, daß biefe Lehren wirklich bem Bubbhismus angehoren, wie er in ben verschiedenen Secten biefer Religionspartei überhaupt erscheint. Dieser Beweis muß bier geführt werben, und hat, bei der Unvollständigkeit ber Quellen woraus bier geschopft werben fann, seine Schwies Denn in ben gewöhnlichen Schriften ber Bubbbiften fcbeint bie Lehre von Gott kaum berührt, ober fehr bunkel behandelt zu fein; baber bie Englander, welche in ben As. Researches von der Religion der Buddhisten bandeln. behaupten: fie nahmen gar tein bochftes Befen an. Es lagt fich aber flar beweisen, daß die Lehre von Gott und ber Da= terie, als zwei gleich ewigen Befen, überall zum Grunde liegt, und bie Meinungen von Mahonn, Sangermano, Budanan, Soinville u. f. w. auf Migverftandniffen beruben, bie vorzüglich bavon herrühren, daß sie von ben Lehren ber Nva= pai und ber Sankbya gar feine Renntniffe hatten.

I,

<sup>1)</sup> Prah. Chandrodaya. p. 118, 119.

Mahony fagt in feiner Rachricht von ber Religion bes Bubbba aus fingalefischen Schriften: "Die Sinaalesen (Bubbbiffen auf Ceilon) nehmen in ihren Schriften tein bochftes Wesen als Urheber ber Welt an, - - fie belegen bie erfte Urfache mit bem unbeftimmten Namen: Natur"; und ferner: "Um ihre Deinung ju unterfluben, bag feine bobere Macht himmel und Erbe erschaffen babe, fagen fie, baß, wenn ein folder Schopfer vorhanden mare, die Belt nicht untergeben, nicht vernichtet werben, sondern von biesem im Gegentheil in Sicherheit erhalten und forgfaltig gegen Bernichtung gefchutt werden wurde 1). Der Miffionar Bincentius Sangermano, beffen Muszuge aus ben Schriften ber Maramas (Birmanen) Buchanan mittheilt, bruckt fich auf eine abnliche Beise aus: "Die Bechset, sowohl ber Bernichtung als ber Bieberhervorbringung ber Belten, welche ftatt finden, rubren nicht von bem Ginfluß einer schopferischen Macht ber, fondern werden verurfacht burch bie Macht Damata, welches Mort am besten burch unfer: Schickfal, überset werden konnte" 2). Noch bestimmter bruckt fich ber Barado, ober Oberpriefter ber Buddhiften in Ava, Atuli, in einem Auffat über feine Religion aus, ben er einem katholischen Bischof gab; er gablt namlich bie Lehre: "daß ein Wefen ba fei, welches die Belt und alle Dinge in ber Belt geschaffen habe, und bas allein wurdig fei angebetet zu werben," unter bie sechs verdammlichen Rehereien 3). Die Budbhiffen leugnen also bestimmt bas Dasein eines Schopfers und einer Schopfung ber Belt, und zwar im Gegenfat mit ber Lebre ber Christen, ber Anbeter bes Ekhummescha und Ormuzd, daß Gott die Belt aus nichts geschaffen habe; und gegen die Chriften insbesondere: bag biefes Befen allein wurdig fei an= gebetet ju werden. Gleichwohl nehmen fie eine erfte Ur= fache, eine Macht, ober Kraft an, von welcher die regelmäßig wiederkehrenden Berftorungen und Biederherftellungen

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 34, 85.

<sup>2)</sup> Daselbst, Vol. VI. p. 245.

<sup>3)</sup> Daselbst, p. 268.

ber Belt abhangen. Der mahre Sinn ihrer Behauptungen geht aus einer Gegenüberftellung ber fich wiberfprechenden Lehren beutlich hervor. Gie leugnen ein Befen welches bie Belt aus nichts geschaffen habe, nehmen aber eine Macht, ober erfte Ursache an, welche die Welt aus schon vorhande= nen Stoffen bilbet; fie leugnen eine Erich affung, nehmen aber eine Bilbung ber Welt an. Diefe Lehren setzen nun bie Annahme jener zwei gleich ewigen Urwesen schlechthin voraus: Geift, ober bas Befen, bie Kraft, welche aus ber Materie bilbet, und die Materie welche fich bilben laft. Daß fie iene erfte Urfache nicht allein anbetungswurdig erkennen, rubet auf bem Glauben: baf fie die Regierung ber Belt einem Statthalter, bem Buddha übertrage, welcher baburch ber eigentliche Gegenftand ber Berehrung wird. Daraus ift erklarlich, wie in ben religiofen Bolksschriften - andere moch ten uns wohl noch nicht bekannt fein - jene erfte Urfache ber Bilbung und Berftorung ber Welten, und bes Urfprungs bes Lebens überhaupt, fo wenig in Betracht kommt; ber gange öffentliche Rultus bangt an einem Budbha, als Lenker aller Schickfale ber Menschen. Damata scheint au ber Reli= gion bes Buddha in eben bem Berhaltniß zu fteben, wie Bervane Aferane zu ber Religion bes Ormuzd; obwohl beibe als Grundurfache anerkannt, ift boch von beiben wenig die Rebe, ba fie nur in ihren Statthaltern verehrt merben. Bei ben Dschainas scheint die Verehrung bes Urwesens beutlicher bervorzutreten, wie die Sankhnaphilosophie es fodert, und bie Abbildungen bes Lingam und bes Dhagop in ihren alten Temveln beweisen. Denn daß jene Lingambilber ben Dichai= nas. und nicht ben Brahmanen angehören, liegt flar vor Augen, ba fie fich von Bildwerken umgeben finden, die allein ber bubbbiftischen Mothologie angehören. Ferner finden wir Lingam = Berehrung überall, wo Buddhismus herrscht, auf Ceilon, ber gangen oftlichen Salbinfel, in Tibet, China und Japan 1). Rach Wilks find in den fühlichen Provinzen Ur=

<sup>1)</sup> Das brahmanische Religionsspiftem, von Kleuker nach Paulinus. S. 169.

kot, Tandschore, Tritschinapoln, Madura und Tinnevellen die Secten ber Dichungum und Pandarum noch ziemlich herr= schend, wenn auch die Brahmanen in die Tempel sich einge= branat baben; und biefe Secten find in ihren Grundanfichten ber Religion noch rein buddhistisch, obgleich sie im elften Sabrhundert u. 3. von Tiben Bas Iswur, zu Kallian in Dekhan geboren, reformirt wurden und den außern Gottesbienst und bie Seelenwanderung verwerfen. Was den letten Punkt betrifft, fo ift Bilks Nachricht zu unvollständig; verwerfen fie biefe Lehre überhaupt, ober nur fur ihre Secten? Die Buddhiften glauben alle, burch Beobachtung ber Gebote des Buddha der fernern Wanderung zu entgeben, während fie alle Undersglaubenden unbedingt verbammen. Die beiden Secten haben teine Raften; ein Beweis, baf fie zu ben oftlichen Buddhiften gehörten; aber worauf es hier vorzüglich ankommt: ihr einziges religiofes Symbol, bas fie am Salfe tragen und nie verlieren burfen, ift ber Lingam 1). Daß biefer ein Bild bes Siwa fein foll, ben fie allein verehren, beruht wohl nur auf der Anficht der Brahmanen, ober fie laffen fich ben Namen gefallen, weil in einer buddhiftischen Inschrift, von ber in ber zweiten Abtheilung bie Rebe fein wird, Sima als ber Bater bes bort verehrten Bubbha angegeben wird. Daß die Berehrung bes Lingam bei biefen Bolfern uralt ift, beweift die Beiligkeit die ibm beigelegt wird, ba ber mit bem Tobe bestraft wird, ber ihn verliert; er ift bas Symbol ihres gangen religiofen Glaubens. Dies Bolf bewohnt aber eben bie Gegenden, wo in ben Tempeln ber Lingam Hauptsymbol ift. Daß bie Lahen in Tibet ben Lingam gleich ben Dichungum auf ber Bruft tragen, ift bekannt; und wenn er in China auch in dem öffentlichen Kultus nicht hervortritt, findet er sich boch unter ben Symbolen ber Quanwon 2). Daß bie Philosophie ber Chinesen gang auf ben Grundfaten des Buddhismus ruht; daß ihr Li nichts als ber

<sup>1)</sup> Historical Sketches. Vol. I. p. 503.

<sup>2)</sup> Kampfers Gefchichte u. Beschreibung von Japan. Tab. XXXVII.

Urgeist, Ri die ewige Materie, Taifie die Bereinigung beider als Prakriti ober Quamwon, und Schanti, ber als Konia und Gott die Welt beherrschende Buddha ift, konnen wir hier nur furz anführen 1), ba die Untersuchung, ob biefe Grundfate hier rein, wie in ber Mpapai, ober in ber Form ber Sankbpa gelehrt werben, außer unserem 3mede liegt. In Japan aber tritt die Sankhya wieder beutlich bervor. Nicht allein finden wir bei einigen Tempeln bie Gestalt bes Lingam aufgestellt 2). sondern Rampfer giebt die Geheimlehre ber Sinto, ober alteften Religion ber Japaner, als Uebersetzung ihrer beiligen Schrift mit ben Worten: "Im Unfang ber Deffnung aller Dinge trieb ein Chaos, wie Fische zum Vergnügen auf bem Baffer treiben. Mus bem Chaos entstand baburch ein Ding, ber Figur nach wie ein Dornsproß, beweglich und transfor= mabel, welches eine Seele ober Geift wurde"3). Bei biefer ungefähren Uebersetzung — benn anders kann man fie wohl nicht nehmen, ba Rampfer von bem eigentlichen Sinn ber Worte feine Ahnung batte - ift eine genaue Erflarung nicht wohl moglich; z. B. warum bier ber Lingam, - benn baß biefer unter bem Dinge bas bem Dornfproß glich, zu verfteben sei, kann nicht bezweifelt werden - bas erfte ift, mas burch die Bewegung wird, da er boch bas Bild biefer Bewe: aung bes Stoffs felbft ift; warum er bier eine Seele wirb, ba er nur bas Bilb ber Befeelung bes Stoffs ift, u. f. w. Wenn ein Priefter Kampfern nachher erklarte: bas Chaos babe aus ben funf Elementen bestanden, und die Rraft Ri habe baraus Gotter und andere Befen gebilbet, fo scheint hier Ri in bem Sinne genommen zu werben, als bei ben Chinesen Li; doch kann hier auch leicht eine Berwechselung vorgefallen fein; genug daß aus obigen Worten bie Grundlehre bes Budbbismus in ber Form ber Santhya bervorgeht. - Bir glauben burch bas hier Vorgetragene, mas wir im porigen Ab-

<sup>1)</sup> Man vergleiche: Leibnitii op. omn. T. IV. P. I. p. 152.

<sup>2)</sup> Kampfers Geschichte und Beschreibung von Japan. Tab. XXXIV.

<sup>3)</sup> Rampfere Geschichte und Beschreibung von Sopan. B. I. G. 256.

schnitt von ben Grundsagen ber Buddhisten zur Erklarung ber alten Bildwerke anwandten, erwiesen zu haben, und geben zu einem andern Gegenstande über.

Da in der Buddhalehre, in Bezug auf die gesammte Geisterwelt, so sehr viel von dem Werden, der Gestaltung, Dauer und Auslösung der Körperwelt abhängt, so mussen wir diesen Gegenständen eine genauere Darstellung widmen. Wir werden uns dabei vorzüglich an den Auszügen des Missionars Sangermano aus den Schriften der Birmanen, und an Buchanans Nachrichten ) halten, und nur wenn wir darüber hinausgehen, oder davon abweichen, unten die Quellen angeben. Daß hier bloß diese, in gewisser Hinsicht einseitigen Quellen in Betracht kommen, liegt in dem Zweck dieser Darsstellung, der keineswegs den Buddhismus überhaupt und in allen seinen Formen umfaßt, sondern wie er unter den Nachbarvölkern der Hindus sich ausbildete, und auf Lehre und Mythologie derselben einen unverkenntlichen Einsluß äußerte 2).

Die Materie, oder der Weltstoff an sich ist hochst sein, und dem menschlichen Auge unsichtbar. Die bilbende Kraft verdichtet ihn bis er sichtbar, endlich fest, hart, Metall und Stein wird. Die natürlichen Krafte der Stosse, vermöge deren sie sich einander anziehen oder abstossen, werden dabei als Wirkungen des Geistes betrachtet, da die Materie an sich todt ist. Sie erscheint daher in einem doppelten Gesichtspunkt; als einsach, sein und unsichtbar, wo sie zwar todt, aber ewig wie Gott selbst ist; oder zusammengesetzt, sichtbare Gestalten bilbend und vom Geiste belebt; diese Gestalten aber sind zerstörbar und vergänglich. Die so durch Berdichtung der Stosse gebildete, sichtbare Welt, heißt Loga (im Singalesischen Loke), d. i. Vernichtung und Wiederbelebung. Unsere Erde ist eine runde Scheibe, welche ein hohes Felsengebirge, Zetschiavala

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 163 - 308.

<sup>2)</sup> Wer die Umwandlungen dieser Mythen im Lamaismus kennen zu ternen wünscht, lese den dritten Band von Timkowkis Reise nach China; übers. von Schmidt, Leipzig 1826. S. 849 u. f. w.

genannt, umgiebt, fo, daß alle zu ihr gehörenden gander und Meere, von bemfelben eingeschloffen find. In ber Mitte erbebt fich ber Berg Mienmo (bei ben Buddhiften auf Cei= ton wie bei ben hindus: Maha Meru). Nach ben vier Beltgegenden von biefem Berge ab liegen, vom Deere umgeben, vier große Infeln, Dibas (Dwipas bei ben Sinbus), welche von Menschen bewohnt werden. Die öftliche Inset heißt Dioppavideba, und ift gestaltet wie ber Mond in feinen Bierteln; Die weftliche Insel von gleicher Große, beißt Amarogoga, und ift gestaltet wie ber volle Mond. Die nordliche Diba heißt Untschegru, ift vieredig und großer als die vorigen. Das fübliche Eiland ift Zabu (Zabu-bipa, Dichambu = dwipa), hat die Gestalt eines Trapetiums und ift die größte von allen. Die Ramen der Infeln ruhren von vier heiligen Baumen ber, welche auf benfelben fteben, und als Sinnbilder alles Lebens auf benfelben betrachtet wer= ben. Um die vier großen Inseln ber, liegen 2000 fleinere, von benen immer funfhundert zu einer großen geboren 1), welche wie fie felbft gestaltet finb.

Der Mienmo hat vier Seiten, welche gegen die vier Weltgegenden gerichtet sind, jede hat eine besondere Farbe, und theilt diese den ihr entsprechenden Inseln und Meeren mit. Die Seite gegen Osten ist Silber; daher ist die östliche Insel, ihre Bewohner, Baume, Flüsse, Meere bis zum Grenzgedirge der Erde weiß wie Milch. Die westliche Seite des Mienmo ist Glas; daher hat die westliche Insel, ihre Bewohner u. s. w. eine grüne Farbe; die nördliche Seite ist Gold, daher ist die nördliche Insel u. s. w. gelb; die südliche Seite des Berges ist braun; daher ist die südliche Insel u. s. w. braun von Farbe. Das große, alle Inseln umgedende Meer wird gleichfalls in vier Hauptmeere, ein östliches, westliches, nördliches und südliches getheilt. Daß diese Theilung der Erde

三樓

<sup>1)</sup> Die Gestatt ber sublichen Insel, und biese zahlreichen Inselgruppen, scheinen bie Gegend, wo bies System sich bilbete, als bie bstliche Halbinsel Indiens zu bezeichnen.

in vier Dwipas und vier Meere, auch ben Bubbhiften in Ceilon, wie ben Dschainas angehort, ist schon angeführt worben.

Außer unferer Erbe giebt es noch 10,100,000 andere Erben . gang von berfelben Geftalt und Große, alle find von einem Kelfengebirge umgeben, und ftogen aneinander, fo baß immer brei einen breifeitigen Raum zwischen fich laffen, welcher ein tiefes Meer bildet. Bwischen ben großen und ben au ihnen gehorenden kleinen Infeln, ift bas Deer nicht tief und fann beschifft werben; gegen ben Dienmo, ober bas Grenzaebirge bin, ober awischen zwei großen Infeln, ift es fehr tief, wird von Meerungeheuern bewohnt, und fann nicht beschifft werben. Die Erbicheibe felbit, von runder Geftalt, bat 1,203,400 Dichuzang 1) im Durchmesser, und besteht ihrer Dicke nach aus zwei Schichten; bie obere ift Erbe und lockerer Boben. bie untere festes Gestein. Unter biefer befindet fich noch eine eben fo ftarte Schicht Waffer, bann folgt noch eine Schicht Luft, und bann ber leere Raum. Auf dieser Erdscheibe ift nun bas Gebäude bes Weltalls gegründet, welches aus ein und breifig Bons, Bohnplaten, ober besondern Belten besteht, welche als über einander liegende Schichten, mit ber Erbe parallel und von berfelben Große gebacht werden. Die Gin= galesen gablen fechs und zwanzig über einander liegende Sim= mel, ba fie bie funf untern nicht mit rechnen, aus Grunden bie wir gleich sehen werden. Db biese Einrichtung allein über umferer Erbe ftatt findet, ober ob über ben 10,100,000 an= bern Erben fich eben so viele Weltgebaube erheben, ift nicht zu erfehen, ba ber ganze Dothus fich allein auf unfere Erbe beschrankt, und ber übrigen kaum noch gebacht wird. Die ein und breifig Bons find nach Sangermano folgende:

1) Niria, die Hölle; sie ist der unterste Drt ber Strafe, und befindet sich in der untern Schicht der Erde welche aus festem Gestein besteht. Sie ist nach den vier Beltgegenden in vier große Straforter oder besondere Hollen getheilt, jede

(

<sup>1)</sup> Dichuzana ist ein Maaß, welches über brei geographische Meilen enthält.

berfelben hat vier Thore und vier Unterabtheilungen, welche wieder getheilt sind, so, daß die Zahl dieser besondern Höllen sich auf 40,040 beläuft. Die Strasen welche in drei leichtere und eine schwere getheilt werden, sind nach den Verbrechen der Verdammten verschieden, und wir werden sie naher bezeichnen, wenn von diesen die Rede sein wird.

- 2) Affurige, ber Ort milberer Strafe, liegt in ben tiefsften Sohlen ber Berge, in bunkeln Balbern an unwirthbaren Ruften bes Meers u. f. w.
- 3) Preitta, noch milberer Strafort, findet fich in Grabmalern, Ciffernen, offentlichen Hallen, Balbern u. f. w.
- 4) Die Thierwelt, ber Zustand ber Thiere auf der Erde überhaupt; worauf bann
- 5) die Menfchenwelt auf der Erde (die Manuspeh Loke ber Singalefen) folgt.

Man sieht leicht, warum die Buddhisten auf Ceilon diese fünf Bons nicht mitzählen, sondern sie zusammen als Erde nehmen. Die sechs und zwanzig über der Erde liegenden Bons, oder himmet, scheinen von den Buddhisten beider Halbinseln angenommen zu werden. Es sind folgende:

1) Die Wohnung ber Nats Zabamaharit; fie ift eine Flache welche fich über die gange Scheibe ber Erbe, bis jum Grenggebirge ausbehnt, in der Mitte auf dem Gipfel des Bergs You= gando (in Ceilon Yougandere) ruhet, aber 42,000 Dichuzana über die Erde erhaben ist. Sie liegt gerade in der Salfte ber Bobe bes Mienmo, und Sonne, Mond und Sterne find in biesem himmel. 2) Die Wohnung ber Nats Tavateinza; sie ist eine Flache wie die vorige, von bemfelben Umfange, ift über bie vorige 42,000 Dichuzana erhaben und ruhet auf bem Gipfel bes Mienmo. Auf biefe folgen nun 3) bie Wohnung ber Dichama; 4) bie Wohnung ber Dussiba; 5) bie Wohnung ber Neinmanati; 6) ber Para neimmatavas-fanti Nats. Die Sohe biefer himmet über einander, fo wie ihre Große und Lage find fich gleich. Alle Nats, welche biese sechs himmel bewoh: nen, haben noch grobere Korper, find mannlich und weiblich, pflanzen sich fort, und heißen zusammen auch die Tschama.

Ihre fechs himmel bilben bie erfie Abtheilung unter ben feetigen Rats. Ueber benfelben folgen nun bie fechzehn himmel ber Rats Rupa. Diefe haben einen feinern Korper als bie vorigen, find geschlechtslos und pflanzen fich nicht mehr fort. Der niedrigste diefer himmet ift 558,000 Dichugana über ben bochften ber vorigen erhaben, und die übrigen liegen in gleicher Sobe übereinander. Seber ber brei erften biefer himmel enthalt aber wieder brei abgefonderte Bohnungen, welche als gleichfeitige Dreiede neben einander liegen; (alfo neun verschiedene Bohnungen bilben). Die Nate in bem erften biefer himmel beißen Bian, im zweiten die zweiten Zians und über biesen wohnen die britten Bigns. Es folgen bann noch in gleichen Entfernungen über einander, fechs himmel, jeber zwei Bons (alfo zwolf zusammen) und bie obern Bians enthaltend. Ueber benfelben erheben fich nun abermals in gleichen Entfernungen bie vier Simmel ber Arupa, ober ber korperlofen Rats. Wir haben biefer Abtheilung ber himmel in brei Sauptflufen, in die Bohnungen ber Tichama, Rupa und Arupa schon bei ber Erklarung ber alten Bilbmerke gebacht; fo auch ber Geftalt bes Beltgebaubes, bie fich aus dieser Einrichtung ergiebt, und in ben Dhagops als Symbol in ben Tempeln bargeftellt ift.

Dies unermeßliche Weltgebäube ist nun zahllosen Jerstdrungen und Wieberbildungen unterworfen, welche in bestimmter Zeit erfolgen. Wenn eine neue Welt gebildet wird, so ist
die Lebensdauer der ersten Menschen auf der Erde ein Assentschii;
dies Wort bedeutet eine Zahl die gar nicht ausgesprochen werden
kann, und auf solgende Art versinnlicht wird: wenn es auf
der ganzen Erde drei Jahre hinter einander regnete, so würde
die Zahl der Tropsen der Zahl der Jahre gleichen, welche ein Assentschii ausmachen. Die Kinder dieser Menschen werden
moralisch immer schlechter und in eben dem Grade nimmt die Lebensdauer ab, die sie nur noch zehn Jahre leben; dann werden sie auf eine, ihren Lastern angemessene Art ausgerottet,
eine Fluth reinigt die Erde; einige wenige retten sich, werden
wieder besser, und so wächst die Lebensdauer wieder bis
auf ein Assentschii. Die Zeit von der Abnahme des Alters,

bis babin wo es wieder seine erfte Dauer erreicht bat, beißt ein Andrafat; vier und fechzig Andrafats bilben ein Affentschiefat, und vier Affentschiefat machen ein Mahakat aus. Die Bernichtung einer alten Belt und bie Bilbung einer neuen, geht aber nicht schnell vor fich. Bon bem Punkte an, wo bie Bilbung beginnt, vergebt ein Affentschiefat, ebe fie vollendet ift; tann besteht fie ein Affentschiekat, die Austosung nimmt eben so viel Beit weg, und eben so lange bleibt bie Materie in ihrem aufgeloften Buftande. Der große Kreislauf ber Dinge, bas Mabatat. ift also genau in vier Zeitraume getheilt; im erften bilbet fich bie Belt; im zweiten besteht fie, im britten wird fie wieber aufgeloft und im vierten bleibt bie Materie in ihrem aufgelöffen Buftande. Die Berftorung geschieht aber nicht immer auf gleiche Beife; bie Auflosungsmittel find: Fener, Baffer und Bind. Die durch Feuer bewirkte Berftorung ift die geringfte; erfolgt acht Mal ebe eine burch Baffer erfolgt; und acht Auflosungen burch Baffer, ebe eine burch ben Bind erfolgt. Auflofung burch Feuer betrifft bloß bie Erbe und ben Dienmo. alfo auch bie beiben untern himmel ber Tichama; bas Baffer vernichtet nicht allein biefe, sondern auch die elf untern Simmel ber Rupa; die Zerftorung burch ben Wind ergreift auch bie vier oberften Himmel ber Arupa, und vernichtet mithin bas gange Beltgebaube.

Daß dies kunstliche Gebäube nicht auf einmal erfunden, sondern nach und nach ausgebildet wurde, scheint einleuchtend, und der Grund auf welchem es ruhet, die Vorstellung von der Gestalt der Erde, zeigt die Spuren des höchsten Alterthums. Wie weit die buddhistischen Völker in der Kenntniß der wirklichen Gestalt der Erde sortgerückt sind, ist uns unbekannt; doch scheint es ihnen früh deutlich geworden zu sein: daß ihre Vorstellung von dem Mienmo, oder Meru mit der wirklichen Gestaltung der Erde sich nicht einigen lasse; daher rückt die Mythe ihn von der Erde hinweg, macht ihn ganz unzugänglich, und läßt ihn hoch über derselben auf drei Säulen vom Karfunkel ruhen. Allein der wirkliche Meru, d. i. der Himavat, hier Himavunta (der Schneebedeckte) stellt sich dem mythischen Meru an die

Seite, und obwohl von ihm gang unleugbar die Rebe ift, wird boch auf ihn wieder faft alles Mythische des erstern übertragen. Im Norden von Indien, heißt es, liegt ber Simavunta, ift 500 Dichuzana fenkrecht hoch, und hat 9000 Dichuzana im Umfange; er befteht aus 14000 fleinern Bergen welche über einander ausgethurmt sind, und wird von Nats Zadamaharit bewohnt; auch wohnen hier die Konige ber Glephanten, Pferbe und anderer Thiere, welche bei ben Wohnungen ber Menschen nicht angetroffen werden. In den Thalern diefes Beras find fieben große und tiefe Geen, welche ihr Baffer von bem geschmolgenen Schnee bes Berges empfangen. Der berühmtefte biefer Geen heißt Anaudat 1), welcher von funf Bergen umgeben ift, welche ihre luftigen Gipfel über benfelben erheben. Das In= nere bes einen biefer Berge enthalt reiche Minen von Gold, felbft seine Dberflache ift mit biefem toftlichen Metall bebeckt, ber zweite ift eben so reich an Gilber, ber britte an Demant und Rubin, ber vierte an Juwelen aller Arten, und ber fünfte ift mit Sandel =, Gewurznelken = und Muskatnugbaumen bedeckt. In biesem buftreichen Berge find brei Wohnungen, hochgewolbt, bie eine von Gold, die zweite von Gilber, die britte von Rarfunfel; vor benfelben fteben bobe und blubende Baume. werden von gewissen Ginsiehlern und fehr beiligen Menschen bewohnt, welche in diefer Welt erscheinen, wenn bas Gefet eines Buddha aufhort, und bas bes neuen Buddha noch nicht bekannt gemacht ift. - Am oftlichen Ufer bes Gees Ungubat ift der Ropf eines Lowen; am fudlichen der Ropf eines Elephanten; am westlichen ber Kopf eines Pferdes und am nord= lichen ber Ropf einer Rub. Aus diesen Ropfen brechen vier Strome hervor; jeder umfreiset den Gee breimal, vermischt fich mit anderm Baffer, bricht bann burch bie Berge, und fo fällt endlich ber öftliche in bas Oftmeer, ber westliche in bas Bestmeer, der nordliche in das Nordmeer; der sudliche fließt

<sup>1)</sup> Diefer See ift offenbar eins mit dem Manasa, oder Manasarowar der hindus.

erst gerade gegen Suben, sturzt dann über einen Felsen herab, bildet einen zweiten großen See, sließt dann durch einen unterirdischen Gang, und trifft auf einem großen Berg, der ihn in fünf Ströme theilt, diese sind: Nemuna, Ganga, Mohe, Therapu und Rawadé. Es scheint daß hier alle großen Ströme, welche vom Himavat gegen Suben sließen, als ein Hauptstrom, genommen werden.

Die vier Beltstrome, beren hier gebacht wird, sind im ganzen Alterthume bekannt 1); die hier bezeichneten mochten mit großer Bahrscheinlichkeit ju bestimmen sein. Daß biefer See auf bem himavunta mit bem See auf bem Meru, aus welchem die hindus ihre Weltstrome entspringen laffen, eins fei, kann wohl nicht bezweifelt werden, und so muffen wir ihn auf der Hochfläche von Unde fuchen, Die, wie in ber Ginleitung gezeigt worben, in ben altesten Beiten einen Gee enthielt, von bem jest nur noch Ueberrefte vorhanden find. Da nun die vier Strome gegen bie vier Beltgegenben bin, bas Gebirge burchbrechen follen, fo konnen fie kaum zweifelhaft fein. In tiefen Ginschnit= ten burchbrechen bas Gebirge gegen Often ber Brahmputra, gegen Norden der Laddak, gegen Beften der Sutledich und ge= gen Guben ber Ganges. Wohl möglich baß man in spatern Beiten biefe Strome weiter aus einander ructe, fatt bes alten Oftmeers, welches früher Tibet bedeckte und ben Brahmputra aufnahm, ba bies feinen Damm burchbrach und verschwand, jum wirklichen Oftmeer fortging, und nun den füdlichen Sauptstrom Chinas ins Auge faßte u. f. w.

Die übrigen sechs Seen werden bann im ausschweifenosten Marchenton beschrieben: nicht weit von ihnen entsernt, wohnen außerordentliche Thiere, z. B. fünf verschiedene Arten von Lowen, und unter diesen einer, der zwar einen Lowenkörper, aber ein menschliches Angesicht hat, und nur auf der Erde sichtbar

<sup>1)</sup> Die Zahl vier, in Bezug auf diese Fluffe, grundet sich auf die Eintheilung der Erbe in vier Theile; da die hindus sieben Erdtheile annehmen, laffen sie auch aus diesem Centralfee sieben Strome entspringen.

wird, wenn ein Gott erscheint. Wir haben von biesem merkwurdigen Thiere schon bei der Erklarung der alten Bildwerke gehandelt.

Wir haben nun ben Schauplat tennen gelernt, auf welchem alle lebendigen Wefen anzutreffen find, und von beffen Beschaffenheit, Bestehen und Vergeben ihr Schickfal abbangt; wir wenden uns nun zu der Lehre von diefen Wefen felbft; ftogen bier aber wieder auf große Schwierigkeiten, in Bezug auf bie Lehre von bem Menschen, von ber hier fast alles ausgeht. Im Prabodh Tichanbrodana werden die Budbhiften beschulbigt au lehren: "bie Seele fterbe mit bem Korper." Der Buddhift weicht in der Antwort aus, und behauptet: "Wer die Reli= gion ber Saugatas annimmt, und feine Leibenschaften unterbruckt, wird emancipirt," b. i. frei von Wanderung und Tod; worauf ber Gegner erwiedert: Wenn bas auch im Laufe ber Revolutionen (ber Welt) einmal einem gelingt; wie fonnen bie Geeten, welche mit bem Korper fterben, einen Lobn ihrer Handlungen empfangen 1)? Tanlor beruft fich bei biefer Stelle. auf eine Erklarung in Buchanans Abhandlung, wo es heißt: "Es ift bekannt bag bie Burmaschriften eine Seelenwanderung annehmen; aber die Begriffe welche fie bamit verbinden, weichen febr von ben gewöhnlichen Borftellungen biefer Lehre ab. welche barin bestehn, bag die Seele beim Tobe eines Korpers in einen andern übergebe; im Gegentheil behaupten bie Burmaschriften, daß im Tode, sowohl bes Menschen als eines Thieres, ober irgend eines lebenbigen Befens - benn fie glauben, baß alle lebenden Wefen Geelen haben - die Geele fferbe und vernichtet werde; daß aber nach ihrer Auflosung aus benfelben Beftandtheilen ein anderes Befen entflehe, welches gufolge ber auten ober schlechten Sandlungen bes vorigen Lebens, ent= weber ein Mensch ober ein Thier, ober ein Rat werbe." Sie behaupten ferner: "daß Wesen diesen Wechseln beständig unterworfen find, wahrend ber Dauer einer ober mehrerer Belten,

<sup>1)</sup> Prabodh Chandrodaya. p. 34. 85.

bis sie Handlungen vollbracht haben, welche sie des Rieban, d. i. des höchsten Grades der Seeligkeit (des körperlosen Zustandes) sähig machen, in welchem die Wesen von allem Wechsel, Elend, Krankheit, Alter und Tod frei sind '). Die Seele soll also mit dem Körper entstehen und mit ihm sterben; so wie aus den ausgelösten Bestandtheilen des Körpers, neue Körper entstehn, so aus den ausgelösten Bestandtheilen der Seele, eine neue Seele; und diese wird glücklich, wenn die frühere Seele, der diese Bestandtheile angehörten gut, sie wird unglücklich, wenn dieselbe döse war; und leidet oder genießt also was ein, ihr ganz fremdes Wesen verdient oder verschuldet hat. Rur die Seelen sind frei vom Tode, welche zum Himmel der Arupa übergehn.

Diese auffallenbe, bem ganzen Geift ber Bubbhalehre wiberfprechende Behauptung, scheint theils auf migverftandnen bunkeln Stellen ber bubdhistischen Schriften, theils burch Berwechstung ber Lehren einer feberischen Secte mit ben Bubbbiften überhaupt, entstanden zu sein. Den ersten Punft fomen wir hier nur etwas berühren. Die Manai = Philosophen betrach= ten ben Geift als etwas beharrliches im Raume, und schreiben ihm alfo eine, obwohl untheilbare Ausbehnung zu 2). Colebroote lehren bie Dichainas: bie Seele habe, außer bem groben, fichtbaren Korper, noch zwei unendlich feine Korper, einer berfelben biene gur Entwicklung ihrer eigentlichen Rrafte, ber andere fei der Sig ber Leibenschaften; boch ift es nicht gewiß, ob er den Unterschied dieser Seelenkörper richtig verftanden habe 3). Die Buddhiften find, wie die hindus, burch die Er= fahrung gezwungen anzunehmen: bag bie Seele beim Uebergange aus einem Korper in ben andern, bas Bewußtfeyn ihres frühern Lebens verliert, und fich in jebem Körper nur beffen zu erinnern fabig ift, was ihr in bemfelben begegnet. Diefe That-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 179-180.

<sup>2)</sup> Prabodh Chandrodaya p. 117.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 290.

fache brachte die Borftellung von zwei Geelenkorpern hervor, von einem unzerftorbaren, in welchem die eigentlichen Seelenfrafte ihren Sit haben, und einem zweiten, in welchem mit ben finnlichen Trieben und Leidenschaften auch die Erinneruna wohnt, und ber mit bem grobern Korper zugleich fich auflöft. Erft wenn die Geele fich burch Beiligkeit des forperlofen Buftanbes wurdig macht, erinnert fie fich ihres Laufs burch alle Korper; fo erinnerte fich Buddha schon in seinem menschlichen Korper ber funfhundert Geburten, burch welche er schon gegan: gen mar 1). Der Buddhift im Prabodh Tichandrodana wird als ein Beuchler, als eine Satyre auf ben Buddhismus überbaupt bargeftellt, und ber Verfasser legt ihm alle Lehren in ben Mund, welche ihm von einzelnen Secten befannt find. tritt er mit den Worten auf: "Unser erleuchteter Berftand ift von forverlichen Banden befreit, weil unfere Begierden erloschen find, und wir wiffen, daß die fichtbaren, verganglichen und finnlichen Objecte, welche außerlich gu fein scheinen, nur als Ibeen in unserm Geifte enthalten find." Diefer Ibealismus ift ber Buddhalehre nicht allein fremd, fondern fieht mit ihr im geraden Wiberspruch, und es kann babei nur von einer philosophischen Secte die Rede fein. Der Buddhift erscheint aber auch im Charafter eines heiligen Bugers, und ba werben ihm folgende Worte in ben Mund gelegt: "D ihr Buger! ich überblicke mit bem Auge der Bernunft beides, das Uebel und das Gute; ich verur= fache ben verganglichen Schein bes Dafeins - bie Seele felbft ift nicht bleibend - beshalb nehmt's nicht übel, wenn Buffer wunschen eure Beiber zu befigen!" Diefer Schluß zeigt bie Abficht ber Aufftellung biefes idealiftischen Scheinheiligen; auch nennt er fich felbst einen Saugata, und feine Lehre, Die Lehre ber Saugatas, biefe aber find nur eine Secte ber Dichainas 2). Daß hier aber auch eine Scctenlehre mit der Buddhalehre überhaupt verwechselt wird, geht aus bem schon angeführten Auffat

<sup>1)</sup> Uf. Drig. Schriften. B. I. S. 231.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 244.

bes Zarado Atuli hervor. In dem Sahrtausend vor der Ersscheinung bes letzten Buddha — den er 546 Sahr vor Christus setz — traten sechs falsche Götter auf, und lehrten sechs ketzerische Lehren, von denen wir diezenigen ansühren wollen, welche die buddhistische Ansicht von dem Menschen überhaupt ins Licht setzen.

Eine dieser Irrlehren ift: "daß Menschen nicht als Thiere. und Thiere nicht als Menschen geboren murben: bag Thiere immer wieder als Thiere und Menschen immer wieder als Menschen geboren wurden." Es liegt hier außer unserm 3wecke au zeigen, baß - wie schon Buchanan vermuthet - biese Form ber Lehre von ber Geelenwandernng bie altefte ift; und ber Glaube bes Muf = und Abwartsfteigens ber Seelen nach ihrem Berdienst, ber Reformation eines jungern Buddha angehört: genug, daß ber Oberpriefter biefe als bie orthodore Lebre feiner Rirche barftellt. Gine andere Irrlehre ift: bag es nach bem Tobe feine Geeligkeit gebe; daß die Geelen im Schoof ber Mutter mit dem Korper entstanden und auch mit dem Kor= per wieber weggingen." Es giebt also wirklich eine Secte un= ter ben Buddhiften, welche bies behauptet, und vollig die Lehre ber Tichgewafa unter ben Sindus annimmt; ja ein Priefter ber Dichainas behu.ptete: "Diefe Secte fei unter ihnen entftanden, ebe fie Gurus gehabt hatten 1). So wenig man un die Lehre ber Tichgewafa ben Wedaverehrern überhaupt vorwerfen fann, fo wenig fann man bies auch ben Berebrern bes Buboha. Gin anderer falfcher Gott behauptete, bag feins ber lebenbigen Wefen einen Anfang hatte, ober ein Ende haben mire; baß alles was geschahe von einem blinden Schickfal herrure, und daß alfo feine Belohnung ber guten und feine Beftrajng ber bofen Thaten ftatt finden wurde." Der erfte Theil biefe Erriehre ift dunkel; die behauptete Ewigkeit ber lebendigen Befen, fann fich boch nur auf die Geelen bezieben. ba bie Korpe fterben. Es wird also behauptet : daß alle vor-

<sup>1)</sup> As. Res. ol. IX. p. 244.

handenen Seelen von Ewigkeit her da waren, und auch ewig da sein werden. Diese Lehre wird als ketzerisch bezeichnet, und doch behauptet Mahonn: "die Singalesen reden nicht von geschaffen en Seelen".). Worin besteht also die eigentlich orthodore Lehre? Dies seht Taylor außer Zweisel: "sie glauben daß die Seele ein Theil des höchsten Wesens ist, aber eine besondere, individuelle Eristenz habe".). Sie ist also nicht (im christsichen Sinne) geschaffen; ist nicht als sur sich bestehendes Wesen von Ewigkeit her; sondern geht auß dem Urgeist, als Theil seines Wesens hervor. Der Lehre vom blinden Schicksal, woburch Strasen und Belohnungen nach dem Tode ausgehoben werden, setzt der Zarado die Offenbarung des Buddha entgegen, nach welcher gute und bose Handlungen die einzigen Ursachen sind, wodurch lebendige Wesen alücklich oder unglücklich werden.

Noch muffen wir die Lehre von der Geefenwanderung aus einem andern Gefichtspunkte betrachten. Auf welcher Stufe beginnt die Wanderung der Geister überhaupt? In den vor uns liegenden Bruchftuden und Auszugen aus budbbiftifchen Schriften, geht alles von ber Stufe ber Menschheit aus. Durch aute handlungen und Gefinnungen fleigt ber Mensch nach feinem Tode aufwarts, burch Laster finft er berab; und bie untern Stufen scheinen bloß gur Strafe fur bofe Menschenseelen ba zu fein. Go flar diefe Unficht auf ben ersten Blick fich bar= bietet, so wird badurch doch die Frage nicht entschieden: ob die Geifter ihre Wanderungen auf der Stufe der Menschheit überall beginnen, oder ob fie auf ber niedrigsten Stufe bes Lebens an= fangen, und fich erft zur Stufe ber Menschheit emporarbeiten muffen? Dag wir auf biefe Frage feine Antwort in Befen finden, welche von der Seelenwanderung in Bezug au ben Menschen und die Beweggrunde feines sittlichen Bengmens, handeln, liegt in der Natur ber Sache; Die Menfcheit ift die Prufungsftufe, wo es in der Macht ber Geele fteht aufwarts ju fleigen, burch Beiligkeit fich aller fernern Baberungen gu

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 35.

<sup>2)</sup> Prabodh Chandrodaya, p. 118.

entziehen, ober die willfurliche Vernachlässigung der Heilsmittel durch Strase zu düßen. Die Grundansicht der Seelenwanderungslehre ist: daß die Seelen sich in den Körpern durch eigene Verdienste die Fähigkeit erwerben mussen, ohne Körper per zu leben, sie steigen dabei von dem Schwerern, Dichtern zu dem Leichtern und Feinern empor, von Stuse zu Stuse und mussen daher auch auf der untersten ansangen. Der Stoff an sich ist todt, wo sich Leben und Bilden zeigt, waltet ein Geist; im Krostall der in seiner Bildung nach äußerer Form strebt, in der Pflanze die auch schon einen innern Bau entwickelt, noch mehr in der Thierwelt; die zum Menschen, wo Freiheit, und mit der Freiheit Zurechnungskähigkeit, Belohnung und Strase eintritt. Wir können diesen Eegenstand hier in Bezug auf die Buddhalehre nicht weiter versolgen; in Bezug auf die Webalehre müssen wir darauf zurücksommen.

Wir muffen nun die Geschichte ber Menschen auf ber Erbe in furgen Umriffen barftellen. Sat eine neue Erbe fich gebilbet. fo wird fie von einer Schicht atherischer Stoffe bebeckt, welche in Geruch und Gefchmad ber Butter gleichen. Bu gleicher Zeit ift die langere Lebensbauer ber Rats Rupa, ober Bian verfloffen. und fie muffen auf die Erbe herabsteigen, und menschliche Korper annehmen. (Es ift hier also nur von einer vorhergegangenen Berftorung durch Feuer ober Baffer bie Rebe, weil biefe Rats verschont geblieben find.) Der Thiere wird babei nicht ge= bacht; boch giebt man ihnen mahrscheinlich einen abnlichen Urfprung, burch Seelen welche noch feine hobere Stufe erffiegen hatten. Ueber ben Urfprung ber Pflanzen ift man zweis felhaft; einige glauben daß fich bie Saamen berfelben in ben aufaeloften Stoffen erhalten; überhaupt barf man nicht vergeffen, bas alles bei ber Bieberherstellung ber Belt burch bie Macht bes Damata bewirft wird. Die neuen Menfchen find anfangs gludlich, haben einen lichtglangenden Rorper, ber aus leichten, garten Stoffen gebaut ift, und nahren fich von ber Schicht ber atherischen, butterartigen Stoffe auf ber Erbe. Aber biefe Gludfeeligkeit nimmt ein Ende; Die Menfchen aeben fich ber Begierbe bin: Eigenthum zu befigen, und be-

gehen Berbrechen; sogleich verschwindet jene atherische Rahrung, und sie mussen die grobern Früchte der Erde genießen; aber dadurch wird ihr Körper verdichtet und verdunkelt und verliert seine Leichtigkeit und seine Licht. Nun besinden sie sich in völliger Dunkelheit und in einer traurigen Lage; da steigt in Osten die Sonne, welche bis dahin noch nicht vorhanden war, empor, und sie freuen sich des neuen Lichts. Aber die Sonne tritt sogleich ihre tägliche Lausdahn um den Mienmo an, geht am Abend hinter diesen Berg, und die Dunkelheit beginnt auss neue. Indem die Menschen das schnelle Verschwinden bes herrlichen Lichts beklagen, steigt der Mond und das ganze Heer der Sterne herauf; Tag und Nacht beginnen zu wechseln, alles auf der Erde nimmt die Gestalt an, wie wir es jeht sehen, Berge steigen empor, Thäler sinken ein, Ströme sließen, u. s. w.

Die Körper ber Menschen waren anfänglich ben Körpern ber Rupa ahnlich, d. i. geschlechtslos; so wie sie aber Früchte ber Erbe genoffen, die Körper bichter wurden, bilbeten sich auch ihre innern Theile aus; sie fingen an zu verdauen, bas Unverdaute wieder von sich zu geben, und zugleich entwikkelten fich die Geschlechtstheile. Wer im frühern Leben Mann gewesen war, wurde wieder Mann, und gewesene Frauen wur= ben wieder Frauen; nun heiratheten fie fich, pflanzten fich fort, trieben Ackerbau und Gewerbe. Da die Menschen fich nun vermehrten, wurden sie gezwungen auszuwandern, sich in allen Gegenden ber Erbe niederzulassen, wo die Berichiedenheit bes Klimas, ber Nahrungsmittel u. f. w. die Verschiebenheit hervorbrachten, welche wir an den Bolkern wahrnehmen. ben wir diese Geschichte ber Menschen auf ber Erbe genauer an, so laffen fich brei große Beitraume unterscheiben. In bem erften find die Menschen eigentlich Gotter, haben lichtglanzende Rorper, leben vom Mether und bie Dauer ihres Lebens geht über alle Zahlen hinaus. Im zweiten Zeitraume finken fie; ihre Korper werden grober, geschlechtlich und ber Fortpflanzung fabig; immer find es aber noch die alten, berabgeffiegenen Nats, und verbienen wohl den Namen der Salbgotter; ben britten Zeitraum fullen nun die von jenen Erzeugten, bas

eigentliche Menschengeschlecht ber Erbe. In bieser Form sand Kämpser die Sage in den Schriften der Japaner, die er ausssührlich mittheilt '). Zuerst regieren himmlische, d. i. vom Himmel herabgekommene, Geister, oder unbesteischte Götter eine unbegreislich lange Zeit die Erde; sie haben keine Frauen, was wohl eben so viel sagt, als: sie waren geschlechtslos. Dann folgen Halbgötter, die Geschlechter stehen neben einander und das Menschengeschlecht wird erzeugt. Die kleinen Absweichungen, Zahlen, Namen und manches Dertliche, kann hier nicht in Betracht kommen 2).

Die Erzählung fährt nun weiter fort, und geht auf bas Reld ber geschichtlichen Ueberlieferung über. Indem die Den= ichen fich verheiratheten und fortpflanzten, heißt es, blieben eine Anzahl heiliger Manner und Frauen ehelos, bewahrten ihre Reufchheit, enthielten fich bes Aderbaues und ber Gewerbe, und beschäftigten sich allein mit Darbringung von Opfern und guten Berfen; man nannte fie Manuffa Biamma 3). Da in ber Lange ber Beit biefe heiligen Manner bemerften, baß ihre Bahl täglich kleiner wurde, bachten einige von ihnen barauf Nachkommen zu erhalten, ichloffen Beirathen und murben nun Brahmanen genannt. Sobald die andern Biamma bies Berfahren ihrer Bruder erfuhren, wurden fie darüber emport, haßten ihre Berworfenheit, behandelten sie mit der außersten Berachtung, spieen ihnen ins Angesicht und verabscheuten jede Gemeinschaft mit ihnen in Effen, Rleidung und Wohnung. Daburch foll unter ben Brahmanen bie Gewohnheit entftanden fein, mit ben übrigen Menschen nicht zu effen. Die Rabans oder Priefter des Buddha, nennen sich noch Biamma und leben

<sup>1)</sup> Rampfer, B. I. G. 111 u. s. w.

<sup>2)</sup> Auf den merkwürdigen Umstand, daß auch in Aegypten erst Gotter, dann Halbgotter, bann Menschen in abnehmenden Altern regieren, daß die Gotter mit den Sperberkopf, dem Löwenkopf, dem Bockskopf u. s. w. sich in indischen und ägyptischen Tempeln sinden, können wir hier nur hindeuten.

<sup>3)</sup> Manussa von Man — Mensch; Biamma ist eins mit Brahma, da die Burmas oft die Buchstaben i und r mit einander verwechseln.

ehelos, obgleich Buddha bie Che erlaubt hat. Sie glauben baß ein Berheiratheter nicht zu Nieban, b. i. der hochsten Stufe der Seeligkeit gelangen kann.

Die verheiratheten Biamma vermehrten fich nun, baueten Saufer, Dorfer und Stadte; Zwiespalt und Streit ent: ftand unter ihnen und ber Geig herrschte vor; jeber forgte nur für ben eignen Bortheil, und achtete nicht auf bas Unrecht, was er bem Nachbar that; endlich führte biefer 3wift zur Gewalt. und um biefe Gewaltthatigkeiten zu enden, wurde in einem allgemeinen Rath ein Fürst erwählt, ber im Stande ware bas Berdienst zu belohnen und bie Berbrechen zu bestrafen; und ein Mann wurde unter ihnen gefunden, welcher bie übrigen an Geftalt und Schönheit übertraf, und bie Gefebe mehr beobach= tet hatte als die andern, und biefer wurde gum Konig und Herrn ber Erbe gemacht. Da er burch allgemeine Zustimmung erwählt war, nannte man ihn: Mahasamata; weil er zum herrn ber Erbe gemacht wurde, nannte man ihn Rattia 1), und weil er nach ben Gesetzen bestrafen follte: Raza 2). biesem Mahasamata stammte eine Reihe von vier und vierzig Ronigen ab, unter benen ber zehnte Gobama mar.

Der letzte Theil dieser Erzählung, ben wir wortlich aus bem Bericht des Missionars mitgetheilt haben, ist in vielsacher Hinsicht merkwurdig. Der Zustand der Menschen, nachdem der Mythus verschwindet, und die geschichtliche Sage eintritt, ist sehr einsach dargestellt; sie leben unter der Aufsicht von Priesstern welche ein heiliges, eheloses Leben suhren; ein Theil dieser Priester sondert sich ab und heirathet, dadurch wird eine Spaltung verursacht; die verheiratheten Priester werden ausgestoßen, und diese Ausgestoßenen sind die Brahmanen der Hinzbus. Man könnte dabei auch an die Priester der Dschainas dens

<sup>1)</sup> Rattia wohl eins mit Kichatra, das demnach ursprünglich: herr- icher, nicht Krieger bedeutete.

<sup>2)</sup> Raza ift Rabscha, und hier so viel als Richter. Diese Aehnlichkeit ber Benennungen mit benen im Sanskrit gebrauchlichen ift nicht zu übersehen, und beutet auf eine altere Berbindung der Boller hin.

ten, wenn der Umftand von der Absonderung im Effen nicht beftimmt auf die Wedabrahmanen hinwiese, ba er bie Dichain= brabmanen nicht trifft. Die Buddhisten behaupten bier von ben Bedaverehrern genau baffelbe, was biefe von ihnen behaup= ten: jebe Partei balt fich fur die altere, und will die andere von fich ausgestoßen haben; eine Form der Ueberlieferung, die auf ben Schluß binleitet: bag beibe Parteien neben einander fich bilbeten, ursprunglich zu einem Bolk gehörend, baber bas viele Gemeinschaftliche; bann getrennt von einander fich fortbilbend, baber bas Abweichende und Eigenthumliche. Die Art wie bier Die Entstehung der Konigswurde beschrieben wird, ift nicht min= ber merkwurdig; sie erinnert an die Babl bes Dejoces beim Berobot, noch mehr an die Bahl bes Saul unter ben Ifraeliten; fo wie hier, geben bort ausgeartete Priefter burch Ge= waltthätigkeiten die Veranlassung, so wie hier wird bort ber gröffte und schönste Mann erwählt. Die Nachricht von ben vier und vierzig Königen, beren zehnter Gobama, Buddha - und wie der Zusammenhang zeigt, der erfte von den vier Buddhas ber offlichen Salbinfel, ift, kann geschichtlich noch febr wichtig werben, wenn wir einmal im Stande find fie mit andern, in ben überreichen Bibliotheken der Maramas ober Burmas gewiß porhandenen Sagen, in Zusammenhang zu bringen. Man laffe fich nicht burch die Angabe abschrecken: bag jene Zausende von Buchern alle religiofen Inhalts find 1); ber Morgenlander kennt keine andere, die Geschichte macht bei ihm einen Theil sei= ner Religionslehre, und so oft sie badurch zur Fabel verzerrt wird, kommt hie und ba bennoch die Wahrheit zum Borschein.

Die Berworrenheit, welche in den Nachrichten und Auszugen aus buddhistischen Schriften herrscht, könnte auch den fleis figsten Bearbeiter zur Berzweiflung bringen. Wenn wir auch gern zugeben, daß in, oder unter jenen mythischen Schriften

<sup>1)</sup> Nach Symes (Gesandschaftsreise nach Ava, übersetzt von hagen. S. 412) besitzen die Burmas auch Schriften über Geschichte und jede besondere Wissenschaft. Die Bibliothek des Königs in Amerapura schien ihm zahlreicher als die irgend eines andern Fürsten.

wenig Zusammenhang statt finden mag, so wird dies Uebel boch offenbar burch bie Sorgtofigkeit und bie unverftanbige Behand= lung ber Berichterftatter vermehrt; fie geben Auszuge aus Schriften, wie fie ihnen eben in bie Banbe kommen, ohne fich um den Busammenhang ihrer Auszuge zu bekummern, oder zu bemerken, baß fie Berke verschiedener Secten, und gang von einander abweichender Systeme por fich hatten. Borguglich fallt bies bei ben Auszugen bes Sangermano auf, was um fo bebauernswerther ift, ba ihm die Sulfsmittel ju Gebote ftanden, vieles aufflaren zu konnen! - Go ift in ber obigen Erzählung Die Geschichte vom Ursprunge ber Menschen auf ber Erde bis zur Erscheinung des Buddha, und noch weiter herab in einen Bufammenhang gebracht; bies fleht aber mit bem vorher aufgestellten System im Widerspruch. Auf die erften guten Menschen folgen schlechte und immer schlechtere, bis Damata die Sunder ausrottet, und ein wieder aufwarts fleigendes Gefchlecht beginnt. Elf Mal ift diese Bertilgung ber Gunder feit der jebigen Weltbildung schon geschehen und wir leben im zwolften Undrakat. Diefe Bertilgung geschieht aber nicht immer auf einerlei Art, sondern richtet fich nach ber Art ber gafter, denen bie Menschen sich hingeben; herrschte Schwelgerei vor, so wird ber größte Theil durch hunger, Durft und Glend bingerafft; berricht Born vor, so entstehen beständige Rriege, und Schwert und Speer freffen die Menschen weg; ift Unwissenheit bas Berbrechen, so herrscht eine allgemeine Auszehrung und rafft die Gerippe weg. Sind die Menschen so umgekommen, so fallen gewaltige Regen vom Simmel, große, furchtbare Aluthen bedecken die Erde und schwemmen die todten Korper wie alles mas noch lebt und mas fie treffen jum Abgrunde bes Meers binab. Dann ift ber Born ber Gottheit gestillt; Blumen und Canbelholz regnen vom himmel herab, um Luft und Erbe zu reinigen; Die wes nigen Menschen, welche sich auf hohen Bergen, in Sohlen u. f. w. gerettet haben, kommen wieder hervor, wenden fich zu Gott, ber alles was fie bedurfen vom himmel regnen laft; und bevolfern die Erde aufs neue.

Es ist wahrscheinlich daß die Buddhiften mehrere mythische

Sagen besiten, wo in diesen els Mal wiederholten Vertilgunzen und Fluthen einzelne Menschen gerettet und erhalten worzben sind. Eine solche Sage werden wir bei der Fischavatar des Wischnu näher kennen lernen, welche wohl eins mit der mosaischen Erzählung der Sündsluth ist. Eine andere Sage der Art ist in China localisirt. Sie wird im ersten Capitel des Schuzking von Yu den Schun erzählt; die Fluth erhob sich zwar dis zum Himmel und raffte die Völker hin, doch hatten sich viele Menschen auf die höchsten Berge gestüchtet, und Yu suhr mit vier Schiffen von einem Berggipfel zum andern, um diesen Geretteten Speise zuzusühren '). Ob eine wirklich allzgemeine Fluth, oder verschiedene örtliche Fluthen zu diesen Vorsstellungen Veranlassung gaben? Diese Untersuchung liegt ausger unsern Iwecke.

Wir kommen nun auf den Buddha, ben Begriff, ben feine Anbanger mit biefem Namen verbinden, auf die Mothen von Buddha, fo weit fie hier nothig find, und die religiofen und fitt= lichen Borfchriften, welche feine Berehrer als fein Gefet, befolgen. Die Benennung: Buddha 2) kommt im engern und weiteren Sinne vor; man unterscheibet brei Classen von Bubbhas. Die Benennung bezeichnet 1) jeden frommen heiligen Budbhisten, ber gewöhnlich Arhita, ober bei ben Dichainas Arhata genannt wird, b. i. ber Reine, ber nach feinem Tobe gur Geeliafeit gelangt; 2) eine Classe besonderer Beiliger, Passes ge= nannt, welche zahlreich fein foll, aber nicht naher bezeichnet wird; 3) die Laoutouras, ober eigentlichen Buddhas, welche als Weltregierer verehrt werben 3). Wir haben es hier nun allein mit ben lettern zu thun. Ein Buddha, in biefem lettern Ginn, bat mit allen übrigen lebendigen Wefen gleichen Urfprung, manbert burch bie verschiedenen Stufen bes Thierreichs jum Men-

<sup>1)</sup> Abhandlungen über die Geschichte u. f. w. Asiens. B. II. S. 190.

<sup>2)</sup> Der Begriff, den die Buddhiften mit biefem Ramen verbinden ift der der vollkommensten Beiligkeit.

<sup>3)</sup> As Res. Vol. VII. p. 412. Bergl. Prabodh Chandrodaya. p. 32.

fchen empor '), fleigt bann burch feine Berbienfte burch alle himmel ber Rats empor, bis er ein Gott wird. Die letzte Stufe ber vollendeten Beiligkeit kann er aber nur als Mensch erreichen. Er fleigt baber freiwillig vom himmel berab, wird als wirklicher Mensch geboren, und erwirbt fich durch ftrenge Buffungen, Betrachtung und Andacht die Burbe eines Buddha, wird badurch allwiffend, giebt ben Menschen ein Geset, kehrt nach dem Tode in den himmel zuruck, wo er als allmächtiger Regent des himmels und der Erbe fo lange verweilt, bis er nach bem Willen Damatas die Korperwelt verläßt, und als reiner Geift zu ihm übergeht. In bem Augenblick verliert fein Gefet für die Menschen seine Gultiakeit, und ein neuer Buddha tritt an feine Stelle, ber ein neues Gefet giebt. Ein Buddha kann also nur in einer Reibenfolge gebacht werben, welche Borstellung aus ber budbhistischen Ansicht ber Welt und bes Gei= fterreichs auch nothwendig hervorgeht. Zugleich erblickt man barin eine geschichtliche Grundlage; benn schwerlich kann man in biefer Reihe der Budbhas, die jeder ein eigenes Gefet dem Volk verkundigten, eine Reihe von Reformatoren einer uralten Religion verkennen, welche bei bem Volke fich Glauben und Un= feben zu verschaffen wußten.

Wenn einige Englander, und unter ihnen der sonst so versdienstvolle Coledrooke, annehmen: daß überall nur ein Buddha eristirt habe, und die Lehre des Buddha vielleicht von Nemi, oder Parswa, den beiden ihm vorhergehenden Siddhas der Oschaisnas bekannt gemacht worden sei, die übrigen Buddhas aber bloß mythische Wesen wären 2), so ruhet dies auf dem schon widerlegten Irrthume: daß die Buddhissen überhaupt eine bloße Secte der Brahmanen seien. Denn daß der letzte Buddha der östlichen Haldinsel, der ein Königssohn, sich von Kindheit an dem Priesterstande und ehelosen Leben widmete, und zwischen 542—546 vor Christus starb 3), und der letzte Buddha der Oschais

<sup>1)</sup> Asiatische Originalschriften, B. I. S. 236.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. IX. p. 295.

<sup>3)</sup> Us. Drig. Schriften. B. I. S. 220.

nas, ber in Magadha geboren, eine Krau und Tochter mit 40,000 Beischläferinnen hatte, und deffen Tob 663 Sahr vor Chriftus geset wird 1), und ber Bubbha, ber ein Gohn bes Siwa und ber Mahamana war und beffen Geschichte mit ber bes Rama zusammen fließt 2) und ber Go ber Chinesen welcher 1027 Jahre vor Chriftus fällt, und in Kaschmir geboren fein foll 3), unmöglich eine Person sein konnen, leuchtet wohl ein. Daß einige Mythen von Buddha, in allen Landern erzählt werben wo Buddhalehre herrscht, und so allen Buddhas beigelegt werben, ift eine febr erklarliche Erscheinung. hern Buddhas werden noch alle, theils besonders, theils in bem letten zugleich verehrt; die Mothen werben so von einem auf ben andern übertragen; vieles liegt auch wohl an der Voraussetzung berer, die uns jene Mothen mittheilen, und überall nur einen Buddha annehmen, dem fie bann alles bei= legen, was vielleicht fehr verschiedenen Personen angehört. Um bier zu entscheiden muffen wir erst im Besit von Quellen fein, an welche die Kritik fich halten kann. Gelbft ber Bersuch die verworrene Geschichte ber Buddbas und ber Berbreitung ihrer Lehre über ben größten Theil Afiens, mit Buziehung dinesischer und andrer Quellen. aufzuflaren. kann hier nicht ftatt finden, wo es blok barauf ankommt. bas heraus zu heben, mas zu unferm 3wed nothig ift. Wir nehmen daher Buddha als einen Collectivnamen, wie selbst bie Brahmanen ihn nehmen, und heben aus ben überrei= chen Mythen bas aus, mas theils zur Beftatigung unferer Erklarung ber Bildwerke in ben alten Tempeln, theils gur Erklarung ber Hindumothe bient.

Godama (Gotema, Gaudma, Gautam, Saka, Sakya, Sakreïa, Sakkiri, Sommona-khodom, Amida, Sjaka u. f. w. find lauter Namen des Buddha) war ein Mensch in Zabu-

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VIII. p. 531. Vol. IX. p. 264. Vol. VII. p. 33.

<sup>2)</sup> Bon biesem Bubbha wird ausführlich gehandelt werben, wenn von Rama bie Rebe sein wirb.

<sup>3)</sup> As. Res. Vol. II. p. 125.

biba (Indien), fagt Sangermano, in einem Dorfe, wo er mit zwei und dreißig Gehulfen Bege befferte, andere gute Berke verrichtete und endlich ein Gott wurde. Diese zwei und dreißig Gehulfen werden wir noch oft wiederfinden; das Wegebeffern ift hier finnbildlich zu verstehen; die Retigion ift ber Beg gur Seeligkeit, baber giebt es bei ben Secten ber Sindus immer zwei Bege; ben rechten und ben linken, und Begebeffern, wie es hier gebraucht wird, beißt bie Religion verbeffern. Nach einer Beschreibung bes Lebens bes Tewetat (Devedat, Dewahdet) welches Loubere aus dem Bali überfett mitgetheilt hat 1), war ber Rame bes Buddha, ehe er zu biefer Burbe gelangte, Pusitat, fein Bater mar ber Ronia Taufutat 2); er war ber einzige Gohn, boch entftan= ben aus bem Blute bas feine Mutter bei feiner Geburt verlor, noch taufend Bruber. Obwohl er ber größte König ber Welt hatte werben tonnen, wahlte er ben geiftlichen Stand, bußte von Kindheit an in ben Balbern, und murde Som= mona = fhodom. Man hatte ihm fechs Anaben, Gohne fei= ner Berwandten zu Gespielen gegeben, und unter biefen fand fich auch Tewetat — ben bie Siamer feinen Bruber nennen - und ber aus Reid sein Gegner wurde, mit bem er mahrend feines ganzen Lebens zu kampfen hatte. Temetat trennte fich von ihm und lehrte ein eignes Gefet; er fuchte fich mit Buddha über die Punkte, in welchen er abwich zu einigen, ba biefer sich aber nachzugeben weigerte, mar bie Spaltung ber Unhanger entschieden 3). 3war wird Tewetat, biefer Er=

<sup>1)</sup> Asiatische Originalschriften, B. I. S. 219.

<sup>2)</sup> Dieser König Tau-sutat scheint eins zu sein, mit dem König Sutha in Kailas (Siwa) der als Bater des Buddha in einer alten Inschrift angegeben wird, die wir weiterhin mittheilen werden. Tewetat erscheint hier als älterer Heiliger, der die Wahrsager über den Reugebornen fragt, was hier der König selbst thut; die Untwort ist bei den gleich: er wird der größte König oder ein Buddha werden. Dann weichen die Erzählungen ab; hier wird das Kind ein Geistlicher, dort ein verheiratheter König u. s. w.

<sup>3)</sup> Asiatische Originalschriften, B. I. G. 233.

zählung zufolge für feinen Abfall zu ber furchtbarften Strafe in ber Solle verurtheilt, doch weisfagt Buddha felbst von ihm: er werde noch ein Gott werden 1), und bekannt ift, daß bie Buddhiften in Tibet fich noch jest in zwei Secten theilen, in bie Scharra = Malachaitae, ober Gylloofpa, die Gelbmuben. weil sie Muten von diefer Farbe tragen, und die Ulan = Da= lachaitae ober Schammar, bie Rothmuten; bie erftern find die Anhanger des Sommona = khodom, oder wie sie ihn nen= nen, bes Saka ober Sjaka = Sakicha = Muni; bie lettern find bie Anhanger bes Tewetat, und beibe Secten befampfen fich noch 2). In bem Auffat welchen Loubere mittheilt ift Tewetat ein Zeitgenoß des Buddha, erhalt durch biesen bie Macht Wunder zu thun, und tritt, da er zuerst seine falsche Lehre predigt, als ein Kind auf, bas von Schlangen ummunben ist 3). Nach Sangermanos Auszügen und Nachrichten. gehort Tewetat zu ben fechs falfchen Gottern, welche in ben letten tausend Sahren vor Buddha auftraten, mit welchen allen er im Thale Saulti, beim Baume Mantiche fampfte und fie besiegte 1).

Noch andere Kämpfe hatte Buddha zu bestehen, ehe seine Würde anerkannt wurde. Auf den untern Bergen des Meru wohnen die Nats Bommazo (sie gehören zu den Zadamaharit, welche in vier Abtheilungen zerfallen, den vier Inseln der Erde entsprechend). Der große König derselben (eigentlich des südlichen Reichs), welcher sehr heilig, und dessen Ben einer ganzen Weltdauer gleich ist, wurde mit Neid gegen Buddha erfüllt. Er durchwandelte einst die ganze Welt, und sahd fast alle Wohnungen der Nats leer, denn Menschen und Nats hatten sich versammelt den Buddha zu hören, welcher eine göttliche Rede hielt. Es verdroß ihn zu sehen, daß

<sup>1)</sup> Usiatische Originalschriften, B. I. G. 241.

<sup>2)</sup> Majers allg. mythol. Lericon, B. I. S. 467.

<sup>3)</sup> Uffatische Originalschriften, B. I. G. 228.

<sup>4)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 269.

Bubbha höher geachtet wurde als er, und so nahm er sich vor, ihn in seiner Rebe zu fforen und bie Ausmerksamkeit feiner Schuler zu zerftreuen. Er begab fich alfo mit allen feinen Unterthanen in die Nabe beffelben, auf einen Begrabniß= plat; hier walzten fie fich mit großem Getofe in ber Afche, bingen Tobtentopfe um ihren Sals, und gingen unter graß= lichem garm auf ben Kreis ber Buhorer los. Rur einige wenige wandten ihr Auge bahin; bie meiften achteten nicht barauf und blickten unausgesetzt auf ben Redner, welcher gar feine Rotiz von ihm nahm. Gin anderes Mal foberte biefer Konig ben Bubbha heraus: mer von beiben bas größte Bun= ber thun tonne? und biefer mar feiner Schuler megen ge= zwungen bie Ausfoderung anzunehmen. Das Wunder follte barin bestehen: wer fich so versteden konne, bag ber andere außer Stande sei ihn aufzusinden? Der Nat machte ben Anfang, nahm bie Geftalt eines Sandforns an, und verbarg fich im Mittelpunkt ber Erbe. Bor Bubbha mar aber nichts verborgen, und ber Nat mußte hervor fommen. Sett nahm Bubbha bie Gestalt eines burchaus unsichtbaren Atoms an, stellte sich zwischen die Augenbraue und bas Augenlid bes Nats und rief: Nun suche mich! Der Nat, ber ihn bicht neben fich sprechen borte, suchte ihn auf allen Erben und in allen himmel, ohne ihn finden zu konnen. Da gab er fich überwunden, und Buddha schuf eine golbene, mit Perlen befette Leiter vom Muge bes Mats bis zur Erbe, nahm feine gewöhnliche Gestalt an, und flieg auf bas herrlichfte geschmuckt berab. Sett fiel der Rat vor ihm nieder, betete ihn an, und blieb fein treuester Berehrer 1).

So hatte Buddha den süblichen König im Himmel der Zadamaharit schon zu seinem Andeter gemacht, während er noch auf der Erde lehrte. Nach seinem Tode stieg er mit seinen zwei und dreißig Begleitern zum Himmel der Tavateinza, welche ihm mit Blumenkranzen und Gesangen bis in den

<sup>1)</sup> As. Res. p. 237.

himmel der Zadamaharit entgegen kamen, ihn zu empfangen. Wir haben im vorigen Abschnitt schon angeführt, wie er sie betrog und verleitete Wein zu trinken, fie bann aus ihren himmeln warf, und ihn selbst als Konig einnahm, dann dem vorigen Konig, ber nun unter dem Meru herrschte die Tochter raubte, Krieg mit ihm führte, und endlich fiegte. Den erften himmel ber Tfcama gewann er burch friedlichen Wettkampf, ben zweiten burch Betrug und die Entscheidung der Waffen; wie, die Frage bringt fich hier auf, gelangte er zur herrschaft ber obern himmel, da er boch als Regent bes ganzen Weltalls, folglich aller himmel verehrt wird? Ein Bruchftuck, welches ber Miffionar an einem andern Ort mittheilt, giebt bier einiges Licht. Seber Himmel — wenigstens der sechs untern — hat seine Hauptstadt, und Einrichtungen die feinen Bewohnern angemessen sind, und in jedem herrscht ein König. Nun erzählt Sangermano: der König des sechsten himmels bes oberften ber Tschama — herrsche auch über alle untern himmel, fo bag funf himmelstonige unter ihm ftehn; fein Name ift Mannatmen. Go oft ein neuer Gott (Buddha) erscheint, erklart er ihm den Krieg, und alle seine Untertha= nen werden zur Schlacht geführt; fie nehmen einen viers seitigen Plat ein, dessen Seiten achtzehn Dschuzana ent= halten: ber Ronig felbst ift in ihrer Mitte auf einem Gle= phanten sigend, welcher zwei hundert funszig Dichuzana hoch Bier wird die Erzählung abgebrochen, ohne daß man erfahrt, ju welchem Ende biefe Unftalten fuhren; boch ift immer anzunehmen, daß der neue Buddha fiegt, und fich fo bie Konige ber obern Simmel unterwirft. Wir konnen biefe Untersuchung hier nicht weiter verfolgen. Buddha ift Konig auf bem Meru; ber vorige Konig herrscht als Affure unter bemfelben. Bon der Regierung des Buddha, feinem Berhalt: niß zu ben Affuras, bem Berhaltniß beiber zu ben Menschen, und bem funftigen Schickfal berfelben find bie Mythen fehr ausführlich, und wir muffen langer babei weilen, weil diefe Mythen mit benen ber hindus fo vieles gemeinschaft= lich haben.

Ein Hauptpunkt von dem die Bestimmung aller dieser Berhältnisse abhängt, ist das Betragen der Menschen in Hinsicht auf das Gesetz des Buddha. So erhaben die Nats auch über die Menschen sind, so sind doch alle ihre Schicksale an die Stuse der Menschent gebunden; sie waren alle Menschen und nur auf dieser Stuse können sie sich durch Heiligkeit sähig machen, nieban, oder niwani zu werden; d. i. ohne Körper zu der Gottheit überzugehn. Haben sie diesen Grad der Bollendung nicht erreicht, so können sie zwar, um den Lohn ihrer guten Werke zu genießen durch alle Himmel aussteigen, aber sie müssen, wenn die Zeit ihrer Belohnung um ist, wieder zur Erde herab, um als Mensch eine neue Prüfung zu bestehen. Diese Prüfung besteht nun in der Beobachtung des Gesetzes des Buddha, das also kurz angessührt werden muß.

Buddha, fagt der Zarado, predigte fein Gefen vierzig Sahre auf Erben, wurde achtzig Sahre alt, versprach fein Gefet und feine Schuler funf taufend Sahre zu erhalten, und befahl: fein Bild und feine Ueberrefte zu verehren, welches auch seitbem geschehen ift 1). Auf biesen Befehl grundet fich die Berehrung der Buddhabilder, welche in allen Tempeln aufgestellt werben, wie er in betrachtender Stellung zwischen seinen beiben Lieblingsschülern, Mogla und Saribut 2), bie in gleicher Stellung oft zu feiner Rechten und Linken fiben, oft aber auch fehlen. Größer noch als bie Verehrung ber Bilber, ist die der Ueberrefte, oder Reliquien, nicht allein von bem Körper des, oder der Buddhas, sondern auch von Thieren die ihnen als Symbole geweiht sind; 3. B. von bem heiligen Elephanten, und dem heiligen Uffen; von beiben — bem Buddha Abschita und Abhinandana geweiht giebt es Reliquien auf der Infel Ceilon. Als die Portugiefen 1554 auf Ceilon waren, plunderten fie den Tempel auf bem Gipfel des Adamsbergs, und erbeuteten bier ein außerft

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VI. p. 266.

<sup>2)</sup> Affat. Originalschriften, B. I. S. 227.

koftbares, mit Steinen besethtes Raftchen, worin ein Bahn bes beiligen Affen aufbewahrt wurde, und nahmen es mit nach Goa. Dies fette bie Buddhaverehrer, nicht allein in Ceilon, sondern auf dem Festlande in allgemeine Unrube, und bie Rabichas fingen mit bem Bicekonig über die Auslieferung bes Beiligthums an ju unterhandeln; fie boten juleht fiebenmal : hundert = taufend Ducaten in Gold bafur, aber fo fehr bie Portugiesen bas Gold auch liebten, fehte fich ber Bischof von Goa aus religiofen Grunden gegen diese Austieferung und fie unterblieb 1). Die Mythen, welche biese beiligen Thiere betreffen find uns noch unbekannt; ben Affen werben wir als hanuman bei ben hindus wiederfinden. Das eigentliche Geset bes Buddha, welches 546 vor Chriffus in Gultiafeit trat, und 5000 Sahre gelten foll, benn fo lange persprach Buddha, ehe er die Erde verließ, dies Gefet und feine Berehrer zu erhalten, besteht aus folgenden funf Geboten, ober vielmehr Berboten: 1) Du follst nicht tobten, meber bas kleinste Insect noch ben Menschen, nicht was leben bat. 2) Du follst nicht stehlen. 3) Du follst eines andern Frau, ober Beifchlaferin nicht verlegen. 4) Du follft nichts Unwahres reben. 5) Du follst weber Wein, noch irgend ein berauschendes Getrank trinken: weber Opium noch was fonft trunken macht zu bir nehmen 2). Diesen fünf Geboten ge-

<sup>1)</sup> Balbaus. S. 454.

<sup>2)</sup> Diese fünf Gebote sind fast allen Bubbhisten gemein; nur in Japan sindet die merkwürdige Thatsache statt, daß die älteste Bubbhalehre in der Sinto sich neben der jüngern Reformation eines Buddha, der Buds do erhalten hat. Die fünf Gebote der jüngern Lehre stimmen ganz mit den oben angegebenen überein; die fünf Gebote der ältern aber weichen sehr davon ab. Sie verbieten nicht, sondern beschlen: 1, Reinigkeit des herzens. 2, Religidse Enthaltung von allem, was den Menschen entheiligen kann. 3, Feier der Götterseste. 4, Wallsahrten zu heiligen Orten, und 5, Kasteiung tes Körpers. (Kämpser, B. I. S. 263.) Es sehlen hier die Berbote des Tödtens der Thiere, welches allerdings eine andere Form der Lehre von der Seelemvanderung voraussseht. Wenn Kämpser aber behauptet: Die Sinto glaube gar

genüber, werden zehn Sünden aufgezählt, welche zusammen mit dem Namen Duzzaraik belegt und in drei Elassen getheilt werden. Die erste Elasse begreift die Handlungen welche den drei ersten Berdoten zuwider lausen, als: das Tödten eines Thiers, Diebstahl und Ehebruch. Zu der zweiten Elasse gehören: Falschheit, Lüge, Zwist, harte, beleidigende Worte, eitles unnöthiges Geschwäß. Zu der dritten gehören: Das Begehren der Güter seines Nachdars, Neid und Wunsch, daß Nachdaren unglücklich sein und sterben mögen, und endlich die Annahme der Lehren falscher Götter. Außerdem giebt es noch zwei gute Werke, welche Dana und Bavana genannt werzen; Dana bezeichnen Almosen, welche vorzüglich den Priestern gegeben werden. Bavana besteht in dem gedankenvollen Aussssprechen der drei Worte: Aneizza, Doctscha, Anatta 1). Unter

nicht an Seelenwanderung, so widerspricht er dabei sich selbst und verwechselt mit der Sinto die philosophische Secte der Sju, welche ein der Bedanta ähnliches System hat. Auch sehlt das Berbot des Beintrinkens, und überhaupt ist die jüngere Abfassung der Gedote der Budsdo nicht zu verkennen; der Hauptsinn der fünf ältern Gedote erinnert an den Hauptinhalt der Zendlehre: Reinheit im Denken, Reinheit in Worten und Reinheit im Handeln.

<sup>1)</sup> Das Sprechen biefer brei finnvollen Borte, woburch ber Spres dende fich die Grundlage feines gangen Religions : und Moralfoftems ins Gebachtnif ruft, erinnern an bas Sprechen bes geheimnisvollen Bortes oum bei ben hindus. Die Erklarung ber obigen Borte fcheint ben Schluffel zu bem Ginn bes turgen Spruches zu enthalten, welchen Turner auf feiner Reife burch Butan und Tibet überall in Stein und hohe Relfen mit großen Lettern eingehauen, ober an ben Bergen aus Steinen aufammengefest fand, welche fo große Buge bilbeten, daß bie Borte nur in ber ferne gelefen werden tonnten. Gie heißen: Oum mauni paimi oum, und ber Reifende fonnte feinen Aufschluß über ben Ginn berfelben erhalten. (Ambassade au Thibet. Tom, I. p. 152.) Das Oum icheint hier zwar daffelbe Wort zu sein, welches in den Upanisads und ben Liturgien eine fo große Rolle fpielt, wird aber ficher in einem gang andern Sinne genommen, ba bie Bebeutung, welche bie Upanifabs ihm geben, mit bem gangen Suftem bes Bubbhismus im geraden Biberfpruch fteht; jede Partei legt eine Erklarung hinein, wie ihre Ueberzeugung es fodert, und so gebraucht jebe es in ihrem Sinne. Der Englander

Aneixa wird verstanden: daß der, welcher sie ausspricht fich erinnert , bag er in feiner Lage bem Wechsel (ber Manberung) unterworfen fei; bei bem Worte Doctscha foll fich ber Sprechenbe erinnern: baf er in biefer Lage bem Unglud unterworfen ift, und bei dem Worte Anatta, baf es nicht in feiner Dacht fieht fich felbst von Wanderungen und Unglud zu befreien. Dies Gefet ift bochst einfach, auch bem robesten Berftande begreiflich, und doch die gesellig : fittlichen Berhalt: niffe ber Menschen ziemlich umfassend. Diesem Umstande muß man es zuschreiben, daß diese Religion sich so weit verbreitet hat und erhalt. Die Beweggrunde welche sie ausstellt bas vorgeschriebene Geset zu befolgen, find bem sinnlichen Menschen sehr angemessen. Die Unfterblichkeit ber Seele, Die Grundlage ber Lehre von ber Seelenwanderung, ift auch die Grundlage ber Sittenlehre, indem das Schicksal ber Menschen im kunftigen Leben durchaus von ihren Sandlungen und Ge. finnungen in diesem Leben abhangt. Der Mensch ernotet burchaus was er gefaet hat, Belohnung fur jede gute, Strafe für jebe bofe That. 3mei außerfte Grenzen ftehn bier fich gegenüber; ber Menfch fann burch ben boben Grab ber Beiligkeit ben er fich eigen macht, nach feinem Tobe nivani werben, b. i. zur bochsten Seeligkeit gelangen, wo er frei von ben vier forperlichen Beschwerben, ber Schwere, bem boben Alter, ber Rrankheit und bem Tobe, ju Gott geht; ober er

Moorcraft fand auf seiner Reise durch Unde häusig Pseiler und Steine, welche mit kurzen Inschriften versehen waren, die er gleichsalls sür religiöse Sprüche hält (As. Res. Vol. XII. p. 452. 458), und unstreitig ähnliche Worte enthielten; selbst die zahllosen Inschriften an den alten Felsentempeln, Säulen und Felswänden, möchten größtentheils ähnlichen Inhalts sein. Wie verschieden diese Worte dei den Lamaiten ausgesprochen werden, kann man, wie alles was die dahin von europäischen Gelehrten darüber gesagt worden ist, in Timkowski's Reise nach China (übers. von Schmidt) Band III. S. 411 u. s. w. lesen. Bei den mannigsachen Erklärungen des Oum der hindus, ist es wohl auffallend daß selbst nachdem Anquetil die Upanisads bekannt gemacht hatte, niemand sie zu Rathe zog, da sie doch ganz vorzüglich sich mit der Erklärung derselben beschäftigen.

fann es burch Berbrechen babin bringen in ber Solle ewig verbammt zu werben. 3wifden biefen beiben Grenzen finden eine Menge Stufen fatt, auf welche eine unbeugsame Gerechtigfeit bie abgeschiebene Seele stellt, um zu leiben ober zu genießen, mas fie im Leben verbiente. Das Gefet ift bier um fo ftrenger, ba teine Aussuhnung fatt findet, und Strafe und Belohnung ihre abgemeffene Beit bauert. Ift biefe verfloffen, fo muß ber Beift, er befindet fich in ber tiefften Solle ober im bochsten himmel zur Erbe zuruck; um als Mensch von neuem fich ein ferneres Schickfal zu bereiten. Das Befet ift hier in Bezug auf die Strafen fehr bestimmt, und wir muffen biefe genauer betrachten. In ber Bolle - beren Gin= richtung wir schon kennen - gilt eine eigene Zeitrechnung. In den acht großen Sollen machen taufend irdifche Sahre einen Tag; in ben kleinern Sollen bilben 600, 700 und 800 Sahre einen Tag. Bu ber Strafe ber acht großen Sollen werden verdammt:

- 1) Solche, welche zornig, grausam, handelsüchtig, bem Trunke ergeben, ausschweisend ober unehrsam in Gedanken, Worten und Thaten sind; sie werden in der Holle Seinzi durch glühend heiße Eisen in Stücke zerrissen, und dann der außersten Kälte ausgesetz; darauf vereinigen ihre Glieder sich wieder, die Strase beginnt von neuem, und dieser Wechsel dauert 500 Hollenjahre.
- 2) Solche, welche burch Handlungen ober Reben ihre eigenen Eltern, die Obrigkeit, Priester, alte Leute, ober Rechts-bestissen lächerlich machen; ferner solche, welche in Neten ober Schlingen Fische und andere Thiere fangen; diese werden alle in der Hölle Tschalasat 1000 höllische Jahre, auf einem Bett von Feuer ausgestrecht liegen, und gleich Baumsstämmen mit eisernen, glühenden Sägen und Sicheln in acht ober zehn Stücke getheilt werden.
- 3) Solche, welche Nindvieh, Schweine, Ziegen oder Thiere ber Art tobten, Sager von Prosession '), friegliebende Konige,

<sup>1)</sup> Rach Symes (Gefanbschaftsreise nach Ava. S. 353) werben bie

Minister und Große welche das Lolk drucken; alle diese wers ben in der Holle 2000 Jahre zwischen vier brennenden Bers gen besessigt werden.

- 4) Solche, welche abwechselnd ihre Nachbarn unterstügen und bann wieder betrügen und beleidigen; solche welche Thiere töden, indem sie dieselben in siedendes Del oder Basser tauchen 1), Trunkenbolde, oder die unanständige, versbotene Handlungen begehen oder andere entehren, diese werden 4000 Jahre gequalt werden, dahurch, daß Feuer durch ihren Mund in den Körper dringt und ihre Eingeweide verzehrt.
- 5) Solche, welche sich durch offne Gewalt, Diebsstahl, List oder Betrug fremdes Eigenthum zueignen; Obrigsteiten welche Geschenke nehmen und das Recht beugen; Krieger, welche in Feindes Lande die Wohnungen verbrennen; die, welche durch falsches Maaß und Gewicht betrügen; die das Eigenthum der Priester oder Tempel verlegen alle diese werden 8000 Jahre in der Hölle Masharoruva durch Feuer und Rauch, welche durch alle Dessnungen des Körpers eindringen, und die Eingeweide verzehren, gestraft werden.
- 6) Solche, welche hirsche und hindinnen, oder bergleischen Thiere toden, abziehen, das Fleisch braten und essen; solche die Wassen machen; die welche hirschsleisch, Geslügel, Wein oder Gift verkausen; welche Städte, Oorser oder Wälder anzünden, so, daß die darin lebenden Thiere umkommen; solche, welche Menschen durch Gift, Wassen oder Beschwörungen tödten—alle diese werden in der Hölle Tapana 16,000 Jahre von einem hohen, brennenden Berge über Kopf

Berbote des Tobtens der Thiere nicht mehr auf das Wild ausgedehnt, was überall gejagt und verkauft wird; nur zahme Thiere zu tobten, halt man noch für Sunde; doch scheinen die Priester diese Aenderung nicht zu billigen.

<sup>1)</sup> Dies bezieht sich auf bas Waschen der Aleiber und ahntiche Berrichtungen.

herabgestürzt, dann an einer eifernen Spige befestigt, und von den Strafgeistern durch Schwerter und Speere zerriffen und zerftuckt.

- 7) Die Deitti, d. i. solche welche irgend einer andern Lehre als der des Buddha solgen, die Ungläubigen werden in der Hölle Maha-tapana mit dem Kopf nach unten, von ungeheuern Spießen durchbohrt, daß sie sich nicht regen können 1). Ihre Strafe dauert ein ganzes Weltalter, und sie werden nur dann erlöst, wenn sie ihre Irrlehren ausgeben, sonst dauert die Strafe ewig.
- 8) Batermorder, Muttermorder, und alle welche bas schwere Lods trifft, werden in der schrecklichsten der Höllen, Mahaviri mit Namen, deren Boden neun Oschuzana tief aus rothglühenden Eisen besteht, und den fürchterlichsten Dampf und die stechendsten Flammen aushaucht, während einer ganzen Weltdauer gequält. Sind unter ihnen, und den vorigen welche, die unverbesserlich sind, so dauert ihre Strase ewig; sie werden dann bei der Zerstörung der Welt welche auch die Höllen trifft in die kalten Meere geworsen, welche zwischen den Erden besindlich sind. So werden die Derter der ewigen Strase wie der ewigen Seeligkeit, außer unserm Weltgebäude gedacht.

Wir übergehen die andern Straforter, welche als milder betrachtet werden, obwohl auch hier eine grause Phantasie in Ersindung von Martern sich erschöpft zu haben scheint;
da giebt es Höllen mit Feuer, wie Kessel mit geschmolzenem
Rupfer gefüllt, in welchem die Berdammten immer auf und
absteigen; andere, wo sie in Unrath schwimmen, und Würmer,
wie Elephanten groß, an ihren Gliedern nagen; Höllen wo
die Verdammten über Schwertern und Dolchen hin und hergerollt werden; andere, in denen sie mit glühenden Hämmern
zermalmt werden; andere, wo wüthende Hunde die Gequälten

<sup>1)</sup> Eine ahnliche Strafe soll Tewetat in ber Holle leiden, weil er ben Bubbha gehaßt hat. Er ist von brei Spießen durchbohrt, kann sich regen; doch steht er aufrecht, aber über seinen Kopf bis zur Schultter ift ein glühender Ressel gehangen. Affat. Driginalschr., B. I. S. 241.

umherjagen und zersteischen, oder Geier ihre Glieber zerreissen, oder wo sie einen hohen, mit den schärssten Dornen besetzen Baum unaushörlich auf und abklettern mussen u. s. w. Die Strafe der geringern Sunder, welche in Höhlen, Wäldern, Busten und Gräbern sich aushalten, ist erträglicher, und die welche als Thiere geboren werden, leiden am wenigsten. So fruchtbar die Phantasie sich auch dei der Aussmalung der Strafen für das Laster gezeigt hat, so wird dies doch dei weitem überboten, wenn von den Freuden und dem Glück die Rede ist, welches die Tugend zur Belohnung erhält.

Balt beim Tobe bes Menschen sein Butes und sein Bofes fich so bas Gleichgewicht, bag er weber Strafe noch Belohnung verdient, so wird er wieder als Mensch geboren; jeboch ift feine neue Lage feinem vorigen Betragen angemeffen, er ift mehr ober weniger gludlich. Ueberwiegt bas Gute bas Bofe, fo wird er als Nat geboren; bie erfte Stufe bilben hier bie Badamabarit. Aber unter biefen Rats giebt es wieber eine große Ungahl 3wischenftufen. Die auf ber hochsten Stufe find febr gludlich; mannlich und weiblich, und pflangen fich fort; ihre Kinder kommen aber gleich vollkommen und funfgehnjährig gur Belt, und bie Dauer ihres Lebens beträgt 500 ihrer Jahre, oder neun Millionen Erbenjahre. Der himmel ber Zabamaharit ift nach ben vier himmelkgegenden, gang ben vier großen Infeln ber Erbe entsprechend, in vier besondere Reiche abgetheilt; jedes biefer Reiche hat seine besondere Sauptstadt, und feinen besondern Ronig. Diese vier Konige find bie vier Schutgotter ber Belt, welche, wie wir im vorigen Abschnitt gefehen haben, um Buddhas Thron wa= chen. Seber besehligt ein Beer, bas er zusammenberufen fann. Der eine ein heer riefenmäßiger Rats (bie Babama: harit follen eine und eine halbe geographische Meile boch fein), ber zweite ein Beer anderer Rats, ber britte ein Beer großer Bogel, und ber vierte ein Beer von Schlangen 1).

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 413. vergl. mit p. 32.

Um bies zu verstehen muß man fich ber verschiebenen Stufen in dieser ersten Ordnung ber Nats erinnern. Ihr himmel reicht bis zur Salfte ber Sohe bes Meru, wo Sonne, Mond und Sterne Palafte und Bohnungen biefer Rats find, von Gold, Silber, Karfunkel, Kroftall u. f. w. erbaut. Es halt fich aber bier auch ein feindlicher Planet, mit Namen Rabu auf 1) welcher dunkel ift, und eine ungeheure Große bat. Er stellt sich zuweilen ber Sonne und bem Monde in ben Beg, sucht sie zu verschlingen und nimmt sie in den Mund; er muß sie aber augenblicklich wieder ausspeien, indem fie fonft, sich unaufhaltsam fortbewegend, feinen Ropf zersprengen wurben. Aber von jener obern Klache an, bis zur Erbe berab, ift alles mit biefen Nats angefüllt; fie wohnen auf ben Bergen, in ben Sainen, ben Aluffen, ben Quellen; fahren auf Wolfen durch die Luft, machen Regen, halten Luftgefechte in Stürmen und spielen mit Bliten und Donner 2). Biel wird von einem König ber Schlangen erzählt — ber aber nicht mit bem oben ermahnten Schutgott verwechselt werden barf, ber bas Schlangenheer befehligt. — Er fabe ben erften Gott (Budbha) in diefer Welt, und wird auch den letten feben, lebt folglich burch eine ganze Weltbauer. Allein bies ganze Leben ift von sonderbarer Art; er schlaft beständig auf bem Gebirge, auf welchem ber Aluf Raffe entspringt, und erwacht nur wenn ein neuer Gott erscheint. Diefer sveiset namlich gekochten Reis aus einer golbnen Schaale, und wirft bann, um bem Bolke einen Beweis feiner Gottheit zu geben, bie Schaale in ben Aluf Raffe; fie schwimmt bann in biesem Fluffe aufwarts, bis fie an bas Gebirge gelangt, auf welchem ber Schlangenkonig schlaft, schlagt hier gegen einen Fels,

<sup>1)</sup> Diefer Rahu kommt auf ahnliche Weise in ber hindumythe vor.

<sup>2)</sup> Wer erinnert sich hier nicht der Gleichheit der Borstellungen über bas Leben und die Thätigkeit der Menschen nach dem Tode, die in Offians Liedern vorkommen? Rur steigen die Geister des keltischen Barden nicht über die Wolken hinauf, und die höhern himmel und Nats der Buddhisten sind ihm völlig fremd.

und der Klang welcher bavon entsteht, weckt ben schlafenden Konia.

Ueber bem himmel ber Zabamaharit befindet fich die Bohnung ber Tavateinza, welche auf bem Gipfel bes Dienmo Die Glückfeeligkeit biefer Rats werben wir nachber beschreiben: fie find von ungeheurer Große, und bie Beit ib= res Lebens ift viermal so lang als bie ber vorigen, und ban= ert also sechs und dreifig Millionen unserer Sabre. Sowohl biefe, als bie Bewohner ber bobern Simmel, bedurfen weder bes Lichts ber Sonne noch bes Monbes, welche fich weit unter ihnen befinden; ihre eignen Korper, bie wie Sonne, Mond und Sterne glangen, geben ihnen Licht. Bon ber Gluckfeeligkeit in ben bobern Simmeln ber Rupa und Arupa, fand ber Miffionar feine Rachricht; boch wird im Allgemei= nen behauptet: bag bie Gludfeeligkeit in jeder hohern Bohnung boppelt so groß als die in ber vorhergehenden sei, und baß bie Bewohner immer viermal fo lange leben. Diefer Annahme zufolge leben bie Rats bes himmels Paraneimi= natavaffanti (bes fechsten und hochsten ber Afchama), 576 Millionen unferer Sahre. Go ungeheuer biefe Bahlen gegen ben oberften Simmel ber Arupa anwachsen, so enden fie boch, und bie Bewohner muffen zur Erbe zurud um bauernbe Seeligkeit zu verbienen. In dem unermeflichen Weltgebaude findet alfo ein beständiges Auf = und Absteigen ber Geister ftatt, von ber die Stufe ber Menschheit ber Mittelpunkt ift. Obwohl bies alles nach ber Bestimmung bes Damata erfolgt, so handelt er boch nicht selbst, sondern bier tritt ber Birfungsfreis bes Bubbha und feiner Untergebnen ein. ber Konig ber Affuras und seine Unterthanen verwalten babei ein wichtiges Geschaft. Da fie ber Bersuchung bes Beintrinkens unterlagen, wurden sie, wie schon erwähnt, aus bem Simmel ber Tavateinza geworfen; aber bie Beit ihrer Belohnung war noch nicht verflossen, und so bilbete fich augenblicklich unter bem Meru eine neue Belt für fie, ber verlornen in allem abnlich, boch nicht gleich, und ihre Geeligkeit baburch etwas verringert. Das Geschaft biefer Affura-Rats ist von großem Einfluß; es besteht, die abgeschiedenen Seelen der Menschen zu richten. Sie sigen an den Thoren der Hölle Niria, untersuchen die Thaten der Seelen und sprechen ihr Urtheil. Die Sünder zerfallen überhaupt in zwei Classen; in die welche das schwere Loos trisst; und die welche das leichte Loos trisst. Die erstern bedürfen keines Urtheils, sie sinken sofort von selbst in die Hölle herab, wo die angemessene Strase ihrer wartet; nur die letztern sind diesem Gericht unterworfen; die Imamen, d. i. Todtenrichter, erkennen ihnen die Strase zu die sie verdienen, oder sprechen sie sind aber bei diesem Geschäft keineswegs unglücklich; sie hören bei der Erfüllung ihrer Pslicht nicht aus, Theil an der Seeligkeit ihrer Brüder zu nehmen.

Die Lenkung ber Schickfale ber Menschen, und alles was die Belohnung und bas Aufsteigen ber Beifter betrifft, ift Buddhas Geschaft. Er wird zunächst als Konig und Beherrscher bes himmels ber Tavateinza, auf bem Gipfel bes Meru dargeftellt, wo er ben Thron des herabgefturzten Affuré einnahm. Als Konig führt Bubbha bier ben Namen: Safreia, ober Gafiri, wie ichon im erften Abichnitt angeführt worden. Wenn Mahony und Joinville biefen Konig, ber auf bem Stein über bem Affur fist, von Buddha unterscheiben, so werden fie bloß burch ben Namen irre geführt, ber nur burch Berwechslung bes i und r aus Sakva entstanden zu fein scheint. Allein Sakra ift auch ein Name bes Indra, ber ihm felbst im Ramanana häufig beigelegt wird, und bie große Aehnlichkeit zwischen einigen Mothen ber Brahmanen von Indra als Gotterfonig, und ben Mythen von Buddha als Ronig Safreia, macht es nothig bier ausführlicher zu fein. - In ber Mitte biefes Simmels, gerade auf bem Meru, liegt bie große Sauptstadt, Maba = Subaffana genannt; fie hat vier Seiten, jebe ift 10,000 Dichugana lang, Die Stra-Ben find mit Gold und Silber gepflastert, eine fehr hobe, ftarte, vergolbete Mauer lauft umber, bie Thore find mit Gold, Guber und prachtigen Steinen bebeckt. Sieben Gra=

ben, immer einer von bem andern eine Dichuzana entfernt, umgeben bie Mauer; um ben letten ber lauft eine Reibe Marmorfaulen, vergoldet und ftrogend von Juwelen; in gleicher Entfernung um Diefe ber, folgt eine Reihe hober Palmen, beladen mit Ebelgefteinen, Perlen, Golb und Gilber. Ueberall findet man Geen von bem flarften Baffer, auf biefen Boote von Gold und Silber, in welchen bie Rate, unter bem Schall musikalischer Instrumente fich ergoben, tangen und fingen; zuweilen bie buftigen Bluthen von ben Baumen pflucken, beren 3weige über fie herabhangen, ober bie schonen Bogel bewundern, welche biefe Baume und Geen befuchen. 3wifchen ben Palmen u. f. w. wachft überall ber Wunderbaum, ber flatt ber Früchte Kleiber, Schmuck und koftliche Speifen Im Norben ber Stadt liegt ein großer prachtiger Garten, Randa genannt 1), welcher Rame von ben bier ofter ftatt findenden Bersammlungen ber Rats herrührt; in feiner Mitte ift ein berrlicher Teich, mit alle ben Annehmlichkeiten, welche bei ben übrigen Geen beschrieben worben. In biesem Garten wachft vorzüglich eine berühmte Blume, von ber Große eines Bagenrades, welche bie Rats pfluden und in ihr Saar flechten. Im Often ber Stadt liegt ein anderer Garten von eben ber Große und Schonheit, seinen Ramen: Beittalata bat er von einer herrlichen Schlingpflanze welche hier wachft und alle taufend Jahre ihre koftlichen Fruchte tragt. Schon bundert Sahre ebe fie reifen, versammeln sich hier die Rats in Saufen, fingen und tangen, und wenn fie bie Fruchte gegeffen haben, bleiben fie vier Monate berauscht. Im Guben und Weften find gleich große und gleich herrliche Garten; ber fubliche beißt Parafu, ber weftliche Miffata.

Nord = oftlich von ber Hauptstadt liegt eine große Halle, 300 Ofchuzana ift ihr Durchmesser, 900 ihr Umfreis. Bom Dache herab hangen goldene Schellen, Mauern, Treppen und Saulen, glanzen von Gold, Silber und Edelgesteinen, ber

<sup>1)</sup> Auch der Garten des Indra heißt Randa, ober Randana.

Boben ist mit Arpstall gepflastert. In der Mitte erhebt fich ber große Berrscherthron, und über ihn die weiße Umbrella 1). Der Glanz dieses Throns übertrifft alles; rund umber fteben zwei und dreißig Throne der untergeordneten Natfürsten (ber zwei und dreißig Gehülfen, welche Buddha von ber Erbe mitnahm), und hinter biefen die Sige ber übrigen Nats. Der Beg von der Sauptstadt zu dieser Salle, ift zwanzig Dichugang lang und eine breit. An ben Seiten find Baume gepflanzt, welche die koftlichften Blumen und Fruchte tragen. Will ber große Beberrscher fich babin begeben, so fenden bie Nats, welchen dies Geschäft obliegt, Winde, die Laub und Bluthen von ben Baumen herabwehen (bie aber augenblidlich wieder machsen) und in folder Fulle auf den Beg ftreuen, daß die Gehenden bis an die Knie hineinfinken. die Tavateinza hier zusammen, so ehren sie ihren Beherrscher durch Gefange und Musik. Unter ihnen befinden sich benn auch die vier Fürsten ber Babamabarit (bie vier Schutgot= ter ber Erbe); biese geben ben unter ihrer Aufsicht stehenben Nats Befehl, sich auf bie Erbe zu begeben, forgfaltig zu untersuchen, ob die Bewohner die heiligen Tage und bas heilige Gefet beobachten und Menfchenliebe üben; ober ob fie im Gegentheil ihre Pflichten vernachläffigen und bie Gesetze verlegen. Diese Rats sind bei ber Erfullung ihres Auftrags schneller wie ber Wind, burchwandern alle Lander und zeichnen alle guten und bofen Thaten ber Menfchen in ein gol= benes Buch 2), kehren bann ju ber Salle gurud, und geben ihren Bericht in die Sande ihrer vier Fursten; Diese geben fie ben geringern Fürsten ber Tavateinza, welche fie weiter

<sup>1)</sup> Die weiße Umbrella (Sonnenschirm) ift Zeichen ber königlichen Burde; gewöhnlich schwebt er in den Bildwerken der alten Tempel über bem Buddba.

<sup>2)</sup> Symes fand in dem goldnen Tempel zu Ava neben der Mahafundera einen Mann der mit der Feder in ein Buch schrieb; man nannte ihn Thasiami, und sagte: er zeichne die Thaten der Menschen auf. Gesandschaftsreise nach Ava. S. 216.

reichen bis fie in die Bande bes Beherrschers gelangen. Diefer öffnet bas Buch und lieft ben Inhalt mit lauter Stimme, welche so fart ift, daß man fie, wenn er naturlich und rubig fpricht, zwei und zwanzig Dichuzana weit boren kann: erhebt er fie aber, fo fchallt fie uber alle Simmel ber Tava= teinza. Wenn bie Nats nun boren bag viele Menschen bas Gefet beobachten, gute Berte uben und Almofen geben, rufen fie aus: D nun werden bie Sollen leer fteben und bie obern Wohnungen fich fullen! Findet aber bas Gegentheil ftatt, fo fagen fie lachelnd: o ungluckliche Menschen! Thos ren welche schwelgen fur ein turges Leben, und fur einen Rorper vier Ellen boch, einen Bauch, nicht langer als eine Spanne, und Gunben auf fich haufen fur welche fie in ber Bukunft unglucklich fein werben! - Dann fagt ber große Beberricher, um bie Menschen zu einem tugenbhaften, liebevollen und gerechten Leben zu locken: Wahrlich! wenn Menichen bas Geset erfüllen, sie werben mas ich bin! Dann febrt er mit feinem Gefolge, bas aus fechs und breifig Dillionen Rats befteht unter Dufit zu feiner Sauptfladt gu= rud. Im Mittelpuntte ber Sauptftadt fteht ber unermefilich große und prachtvolle Palaft des Beherrschers; um welchen ber viele schimmernde Fahnen weben. Auf seinem hundert und funfzig Dichugana langen Bagen fteht ein hoher Thron mit ber weißen Umbrella; wenn er ausfährt wird ber Ragen von 2000 Pferden gezogen und vorher wird fein bun= bert und funfzig Dichugana hohes Banner getragen, bas vom Winde bewegt, bas angenehmfte Gerausch verursacht.

In eben ber Entfernung, wie die Halle, boch in einer andern Richtung, steht der berühmte Baum, das heilige Sinnbild dieser Wohnung, der, wie die vier heiligen Baume auf ben vier großen Inseln der Erde, durch eine ganze Weltbauer lebt. Unter seinen Iweigen findet sich ein wundervoller Stein, sechzig Oschuzana lang, funfzig breit und sunfzehn hoch. Er ist glatt und fanft wie Baumwolle, und unter den Füßen des Beherrschers elastisch, so, daß er zusammen gedrückt wird, wenn der König hinaussteigt, und sich wieder erhebt,

wenn er ihn verläßt, als fühle er fich geehrt, burch bas Ge= wicht, welches ihn bruckt. Sind bie Angelegenheiten bes fublichen Gilands gludlich, und herricht bafelbit Rube und Frommigfeit, fo finkt ber Beberricher halb in ben Stein; findet aber bas Gegentheil fatt, fo ift ber Stein hart und gabe wie ein Klot. Darauf bezieht fich was Mahonn und Joinville in Geilon von bem Ronig Safreia borten: bag er auf einem Steine fite, und wenn phyfifche ober moralische Leiben tugendhafte Menschen treffen, es fogleich burch eine Bewegung auf biefem Thron fühlt, augenblicklich ben Leibenben fich nahet, ihnen fogleich hilft, ohne bag fie ben Bohlthater er= bliden 1). Diefer Baum ift von andern Baumen umgeben, und wird alle Jahr von den Rats besucht. Wenn er blubt fieht man ben frifchen Glang funfzig Dichugana umber, und ber liebliche Duft verbreitet fich noch einmal fo weit. Wenn er blubt, melbet es ber Wachter bes Baums bem Konig, ben fogleich bie Luft anwandelt ihn zu feben. Wurde, fagt er, ein Elephant erscheinen, fo mare bas zu gelegener Beit! Raum find bie Worte gesprochen, so erscheint ber Elephant; benn fo wohl hier als in den übrigen himmlischen Wohnungen find folche Thiere nicht; bedarf ihrer aber ein Nat, fo werden fie augenblick= lich geschaffen. Diefer Elephant hat zwei und dreißig Saupter, nach ber Bahl ber zwei und breißig Fürsten; jebes Saupt hat fieben Bahne, welche funfzig 2) Dichuzana lang find, in je= bem Bahn find fieben Geen, in jedem Gee fieben blubende Baume, an jedem Baume fieben Bluthen, an jeder Blume fieben Blatter, auf jedem Blatte sieben Throne, in jedem Throne fieben Rammern, in jeder Kammer fieben Betten, und in jedem Bett fieben tangende Madchen. Der Sauptfopf bes Glephanten - ber nicht zu ben zwei und breiffigen gehort - auf welchem ber Konig felbst fitt, ift gehn Dal größer als bie übrigen;

<sup>1)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 413. 32.

<sup>2)</sup> Da der Weg, den bieser Clephant zu machen hat, nur zwanzig Oschuzana hat, so scheint in einer dieser Zahlen ein Irrthum zu sein-

eine Art Tempel ist darauf errichtet, drei Dschuzana hoch, und barunter steht der glanzende Thron; der Elephant heißt Erasum 1). Der Beherrscher besteigt ihn zuerst, dann seine zwei und dreißig Rathe, und er trägt sie zu dem heiligen Baume; hier steigen sie ab, und wenn der König sich auf den Stein gesseht hat, sehen sich alle, und seiern ein Fest, welches vier Mosnate dauert; dann sammeln sie Blumen, welche die Nats der Winde herab wehen, und sie, damit sie im Fallen nicht Schaden leiden, in der Luft schwebend erhalten.

Mit folden Farben malt die Mythe die Gludfeeligkeit die: ses unterften himmels ber Tavateinga, und scheint babei fich fo zu erschöpfen, daß sie von den obern nichts anders zu fagen weiß, als daß in jedem biefe Gludfeeligkeit verdoppelt wird. Das Berhaltniß biefes Konigs zu ben übrigen himmeln ift rathselhaft; als Bubbha beherrscht er bas Beltall, ist nivani, b. i. korperlos; hier hat er einen Korper, eine Gattin, und obwohl feine Stimme burch alle himmel ber Tavateinza bringt, heißt es boch : ber Konig bes fechsten Simmels beherrsche auch bie untern; biefer Widerspruch konnte fich indeß burch bie Ueberwindung beben, welche oben angebeutet wurde, ba jeder Buddha, oder Safreia fich bie obern himmel mit Gewalt unterwirft. Seine herrschaft dauert aber nur so lange, als sein Gefet auf ber Erbe gilt, und ein neuer Buddha erscheint. Schon mehrere Safreias berrichten, fagt bie Mothe, boch nur immer einer zur Zeit 2), was auch aus dem Begriff bes Buddha von felbst hervorgeht. Geht num aber jeder Buddha, wenn seine Regierung enbet, als forperlofer Geift zu Damata über? Der vorige Safreia mußte als Affuratonig berab fleigen; ober war biefer nur ein Zwischenkonig, von ber Beit an ba ber vorige Buddha die Belt verließ, bis der jebige erschien?

So groß nun auch die Herrlichkeit dieser himmelsbewohner beschrieben wird, so hangt sie boch von dem Bestehen bes

<sup>1)</sup> Der Elephant bes Indra heißt Iravata.

<sup>2)</sup> As. Res. Vol. VII. p. 413. 32.

Beltgebaubes ab, und geht, je nachdem die Vernichtung burch Keuer, Baffer ober Bind eintritt, mehr ober weniger, ober gang ju Grunde. Go wie nun die Bogel bes himmels, und Die Kifche im Meer ein Borgefühl von bem herannabenden Sturme haben, fo bie Rats, vorzüglich in ben hobern Simmeln, pon ber berannabenden Berfforung ber Welt. Dann ffeigt taufend Sahre vor bem Gintritt bes Unterganges ein Rat aus ben hobern himmeln auf die Erbe berab; fein Saar ift aufgeloft, fein Rleid schwarz, fein Antlit trauernb. Er geht burch alle Stragen und mit theilnehmenber Stimme funbigt er bie bevorstehende Auflosung an, und ermahnt die Menschen zur Beobachtung bes Gefetes, zur Ausubung guter Sandlungen ber Boblthatigkeit und ber Menfchenliebe, um fie murbig au machen in bie bobern himmel hinauf zu fteigen. werben alle Sollen geöffnet, und bie Verdammten - mit Ausnahme berer, welche zu ewiger Strafe verurtheilt find werben auf ber Erbe wieder als Menschen geboren, um fich vor bem großen Ende noch bes himmels wurdig zu machen. -Die Bergleichung amischen biefer Erwartung bes Bubbbiften. und dem Propheten Sofiosch in ben Benbichriften, ber gleich= falls por bem Ende ber Welt bie Menschen noch befehrt, ja felbit mit bem taufenbiabrigen Reiche ber Offenbarung Johannis. bringt sich wohl jedem auf.

Der öffentliche Gottesbienst ber Buddhisten ist seierlich umd ernst, und hat eine große Aehnlichkeit mit dem Gottesdienst in katholischen Kirchen, auch mit dem Tempeldienst des alten Zende volks. Gesang und Gebet bilden den Haupttheil; ewig brennende Lampen, Weihrauch und Blumen, wie Bilder und Reliquien — welche beide dem Zendvolk undekannt waren — sehlen nicht; auch lieben sie Processionen und Wallfahrten. Zu Hause muß der Buddhist wenigstens dreimal beten; er ist zum Frohssinn geneigt; bose Geister, die ihm zu schaden suchten kennt er nicht, auch keine Busungen welche frühere Sunden ihm nöttig machten. Hat er bergleichen begangen, so hat er auch dafür gebüßt ehe er geboren wurde; denn jeder Mensch kommt schuldelos zur Welt, und hat keine Sorge als für sein jetziges und für

fein kunftiges Schickfal, worüber bie einfachen Borfchriften feiner Religion ihn beruhigen. Diese Ansicht bes Lebens, und Die Borfchrift bes Bilberbienftes, mußten ben Ginn fur Runft und Biffenschaft in ihm weden, bie jeboch nach ben verschiebenen Bolfern und Secten fich verschieben ausbilbeten, bald mehr in ber Kindheit stehen blieben, balb einen hobern Standpunkt erreichten. Gin ungludliches Schickfal waltete bier gerade über ben Bolferstamm und die Secte, welche fich über alle anbern empor schwang, und unftreitig in ber Beit ihrer Bluthe zu ben gebilbetften Bolkern bes Alterthums gehörte, wir meinen bie alten Rakschafas, die man in ihren unterdruckten Nachkommen, ben Dichainas faum wieder erkennt; beren Geift und Runft aber in ben Riesenwerken ihrer Tempel fich Denkmaler für die Nachwelt grundeten, welche langer als die Pyramiden und Tempel ber Aegypter bauern werben. Stehn uns einmal über bie Bilbung und Geschichte ber alten Dichainas fo viele Quellen - und fie find gewiß noch vorhanden! - ju Gebote, als uns in Bezug auf die Sindus eröffnet find, fo werden fie Stoff zu einem Bolfergemalbe geben, bas leicht zu ben anziehenbiten bes gesammten Alterthums gehören mochte!

Sehen wir auf alles zurück, was hier über den Buddhismus, wie er sich vorzüglich in Indien zeigt, in kurzen Umrissen bargestellt ist, so geht so viel unwiderleglich daraus hervor: daß er ein eigenthümliches, in sich selbst ausgedildetes Religions und Mythensystem enthält; das, so viel Aehnliches und Gemeinsschaftliches es auch mit der Ormuzdlehre, der Wedalehre und der Ossenbarungslehre des Ekhummescha hat, doch keineswegs davon abgeleitet werden kann. Das Verhältniß in welchem der Buddhismus zu diesen Religionssystemen steht, läßt sich aus der geographischen Lage der Ursie, und der Verwandtschaft der Sprachen der Volker, unter denen alle diese Systeme sich bildeten, leicht erklären.

## Bierter Abschnitt.

Offenbarungslehre bes Ethummescha, nach dem Saftra bes Brahma.

Den Sastra des Brahma, das einzige heilige Buch welches die Berehrer des Ekhummescha besiten, haben wir schon im ersten Abschnitt kennen gelernt. Obwohl bies Buch, wie bie übrigen beiligen Bucher ber hindus im Sansfrit geschrieben ift. und die Priefter welche es besigen sich Brahmanen, und zwar von dem Stamme der Hindubrahmanen, nennen, bas Sustem bes Buchs auch vieles mit ber Bubbhalehre und ber Bebalehre gemeinschaftlich hat, stellt es boch eine ganz eigen= thumliche religible Weltansicht auf, welche fich von beiben noch weiter entfernt, als jene unter sich abweichen; auch bie= ten sich einige Aehnlichkeiten mit ber Ormuzblehre, boch noch größere Berschiedenheiten bar. Den Inhalt bes Buchs fennen wir nur burch Holwell, und es ift in ber That auffallend, bag es späterhin ben Mitarbeitern ber Asiatic Researches so wenig bekannt geworden ift. Bas holwell, und zwar seiner Bersicherung zufolge, als ziemlich wortliche Ueberfebung mittheilt, ift Folgendes:

## Erfter Abichnitt.

Bon Gott und feinen Gigenichaften.

"Gott ist Ekhummescha, b. i. ber Eine ber immer war. — Schöpfer alles bessen was ift. Gott gleicht einer vollkommnen Augel, ohne Ansang ober Ende. Gott beberrscht

und regiert die ganze Schöpfung durch eine allgemeine Fürsehung, nach vorausbestimmten, unwandelbaren Gesetzen. Forsche nicht nach über das Wesen und die Natur der Eristenz des Ekhummescha, noch über die Gesetze nach welchen er regiert; beides ist eitel und strafbar. Genug, daß du Tag für Tag, und Nacht für Nacht, seine Weisheit, Macht und Güte in seinen Werken schauest — das sei dir Heil!"

Diefer erfte Abschnitt ift offenbar jungern Urfprungs, und gebort eben fo wenig ju bem alten Werke, als bie angebanaenen Erklarungen. Die Brahmanen felbst erklarten Solwell: ber Saftra habe ftatt beffelben urfprunglich einen andern Abschnitt enthalten, in welchem bie Ratur und bas Befen Got= tes erklart worden waren, er fei aber fur bie Belt verloren, indem Brahma ihn felbst aus dem Buche geriffen habe. Bahrscheinlich war ein folder Abschnitt aber niemals vorhanden, und man fette fein fruberes Borhandenfein nur porque, feit: bem man bie Ergablung, welche bas eigentlich alte Bruch= ftud bilbet, als unmittelbare Offenbarung, und Quell aller Religion betrachtete, und barin einen folden Unterricht vermifite. Die furgen, an die Stelle gefetten Borte find infofern vaffend, baß fie die Fragen aufzuwersen verbieten, beren Beantwortung man vermißt. Die Sage felbst hat holmell in Abschnitte getheilt, welche aber willfurlich find; wir feben fie bier im Bufammenhange ber.

"Ethummescha, verschlungen im Anschauen seines eignen Seins, entschloß sich in der Fülle der Zeit, seine Herrlichkeit und Natur Wesen mitzutheilen, die zum Genuß und zur Theilenehmung an seiner Seeligkeit, und zum Diensk seiner Herrlichkeit sähig waren. Diese Wesen waren noch nicht; Ekhummescha wollte — und sie waren. Er bildete sie zum Theil aus seiner eignen Natur, sähig der Vollkommenheit, aber mit Krästen der Unvollkommenheit; beides abhangend von ihrer freien Wahl. Ekhummescha schuf zuerst den Birmah, Wischnu und Siwa; dann den Moisasur und alle Dewetas. Ekhummescha gab die höchste Würde dem Birmah, Wischnu und Siwa. Er setze den Birmah zum Oberhaupt der Schaaren

ber Dewetas, und machte sie ihm unterthan; auch bestellte er ihn zu seinem Statthalter im Himmel, und gab ihm Wischnu und Siwa zu Gehülfen. Ekhunmescha theilte die Dewetas in verschiedene Schaaren und Ordnungen, und setzte über jede ein Oberhaupt. Diese beteten an um den Thron Ekhummeschas, nach Ordnung und Würde, und Harmonie war im Himmel. Moisasur, das Haupt der ersten Schaar der Dewetas, sührte den himmlischen Gesang des Preises und der Andetung vor dem Schöpfer, und den Essang des Gehorsams gegen Birmah, seinen Erstgeschaffnen; und Ekhummescha freuete sich seiner neuen Schöpfung."

"Freude und Harmonie umringte ben Thron Efhummeschas seit ber Schöpfung ber Dewetas. Dies bauerte tausend auf tausend Weltalter 1), und wurde bis an bas Ende ber Reiten gebauert haben, hatten nicht Reid und Giferfucht fich bes Moifafur und ber andern Saupter ber Demetaschaaren bemachtigt; unter biefen war Rhaabun ber nachste an Burbe nach bem Moifafur. Uneingebenk bes Beilgeschenks ihrer Schopfung, und ber ihnen auferlegten Pflichten, verwarfen fie bie Krafte ber Bollkommenheit, bie ber Ewige ihnen gnas biaft verlieben batte, außerten ihre Krafte ber Unvollfommenbeit, und thaten Bofes vor bem Angesicht bes Efbummeicha. Sie verfagten ihm ben Gehorfam, entzogen fich ber Unterwerfung gegen seinen Statthalter und beffen Behulfen, Bischnu und Sima, und sprachen bei fich felbst: wir wollen berricben! Und ohne Furcht vor der Allmacht und dem Born ihres Schopfers, verbreiteten fie ihre bofen Gebanken unter ben Schaaren ber Dewetas, betrogen fie, und bewogen einen groffen Theil berfelben zum Abfall von ihrer Pflicht; und es war Trennung um ben Thron Ekhummeschas. Schmerz und Befummerniß bemachtigte fich ber treuen Dewetas, und Sammer war jest zuerst im himmel"

"Ethummescha, bessen Allwissenheit, Borherwissen und

<sup>1)</sup> Munnuntur bezeichnet ben Zeitraum einer Weltbauer, vielleicht auch eine unbestimmt lange Zeit überhaupt.

Einfluß sich über alle Dinge erstreckt, außer über die Handlungen der Wesen, die er frei geschaffen, sahe mit Bekümmerniß und Jorn den Absall des Moisasur, Mhaadun, und der übrigen Ansührer und Dewetas. Boll Erbarmen selbst im Jorn, sandte er Birmah, Wischnu und Siwa, ihnen ihr Verbrechen zu verweisen, und sie durch Ueberredung zu ihrer Pflicht zurückzurusen. Aber sie, stolz frohlockend in der Einbildung ihrer Unabhängigkeit, beharrten im Ungehorsam. Ekhummescha gab darauf dem Siwa Besehl, mit seiner Allmacht dewassnet gegen sie auszuziehen, sie aus dem Himmel zu vertreiben, und sie in die tiese Finsterniß heradzustürzen, verdammt zu unausschörlichem Jammer aus ewige Zeiten."

"Die rebellischen Dewetas feufrten unter bem Diffallen ihres Schopfers eine lange Beit (Munnuntur), mabrend Birmah, Bifchnu und Siwa und die übrigen treu gebliebenen Dewetas nie aufhörten Ethummescha um Berzeihung und Wiederherstellung für sie anzustehen. Ethummescha ließ sich endlich burch ihre Bermittelung erweichen, und, wiewohl er bie Wirkung feiner Gnade auf bas funftige Berhalten ber Berbrecher nicht voraussehen konnte, fo machte er sich doch hoffnung daß fie Buge thun wurden, und erklarte baber feinen Billen: baf fie aus ber Finfterniß erloft, und in einen Buftand ber Prufung verfett werben follten, wo es in ihrer Macht flande ihre Rettung und Seeligkeit zu bewirken. Ethummefcha that barauf feine gnabigen Absichten fund, übergab bie bochfte Gewalt und Regierung des himmels dem Birmah, zog sich in sich felbst zurud, und ward allen Schaaren ber Dewetas unfichtbar auf funftaufend Jahre. Rach Berlauf Die= fes Zeitraums offenbarte er fich aufs neue, nahm ben Thron bes Lichts wieder in Befit, und erschien in seiner Herrlichkeit. Die getreuen Schagren ber Dewetas feierten feine Bieberfunft in Gefangen ber Freude."

"Da alles schwieg sprach Ethummescha: Es werde das Beltall ber funfzehn Bobuns 1) ber Lauterung und Reini-

<sup>1)</sup> Bobun, Region, Wohnungsort; gewöhnlich werben die funfgehn Bobuns (Bons der Bubbhiften) die funfzehn Welten genannt.

gung, gur Bohnung ber rebellischen Dewetas - und fie warb. Und Efhummescha sprach: Wischnu, mit meiner Macht bewaffnet, fleige berab zu ber neuen Schopfung bes Beltalls, und erlose die rebellischen Dewetas aus ber Kinsterniß, und versete fie auf die niedrigste ber funfzehn Welten. - Bischnu ftand vor bem Throne und fprach: Efhummescha! ich habe gethan wie bu mir befohlen haft. Und alle Schaaren ber Dewetas ftanden voll Erstaunen und schaueten die Wunder und den Glanz der neuen Schopfung des Weltalls. Und Ethum: mescha sprach aufs neue und fagte zu Wischnu: Ich will Korper bilben für jeden ber gefallenen Dewetas, jum Rerfer und zur Wohnung, worin fie auf eine Zeitlang, je nach ber Große ihres Berbrechens, naturlichen Uebeln unterworfen fein follen. Geh' und gebiete ihnen baß sie sich bazu bereiten; und fie merben bir gehorchen. Und Wifdnu ftand wieder vor dem Throne, beugte fich und fagte: Ethummefcha, beine Befehle find vollzogen! Und die getreuen Dewetaschaaren standen wieder voll Erstaunen, über bie Wunder bie sie horten, und sangen bas Lob und die Gnade bes Ekhummefcha."

"Da alles schwieg, sprach Efhummescha aufs neue zu Wischnu: die Korper, welche ich zur Wohnung für die rebellischen Dewetas bereiten will, sollen, vermoge bes Grund: stoffs, woraus ich sie bilben werbe, ber Beranberung, bem Berfall, bem Tobe und ber Erneuerung unterworfen fein: und durch diese sterblichen Korper sollen die gefallenen Demetas nach und nach sieben und achtzig Wechsel ober Wande: rungen vollbringen, und ben Folgen bes natürlichen und moralischen Uebels mehr ober weniger unterworfen fein, im genauesten Berhaltniß nach ber Große ihres Berbrechens, und ie nachdem ihre Sandlungen in diesen wechselnden Korpern ben eingeschränkten Rraften, mit benen ich jeden begaben werbe, entsprechen; und bies fei ihr Stand ber Strafe und Lauterung. Und wenn die rebellischen Dewetas die fieben und acht= zig Wanderungen vollendet und durchgegangen, follen fie, nach meiner überschwenglichen Gnabe, einen neuen Korper bewohnen, und du Wischnu, sollst benselben Kuh ') nennen; und wenn ber sterbliche Leib der Kuh durch natürlichen Berfall zu leben aufhört, dann sollen die gefallenen Dewetas, nach meiner noch überschwenglichern Gnade, den Körper des Menschen beleben; und in diesem Körper will ich ihre Berstandesträfte erweitern, gleich als da ich sie zuerst frei erschuf; dies sei der höchste Stand ihrer Prüfung und Bewährung."

"Die Ruh soll von den gefallenen Dewetas heilig gehalten werden, denn sie soll ihnen eine neue und lieblichere Nahrung geben, und ihnen einen Theil der Arbeit, die ich ihnen austegen werde, erleichtern. Und sie sollen nicht essen von dem Fleisch der Kuh, noch von irgend eines der sterblichen Körper, die ich zu ihrer Wohnung dereiten werde, er krieche auf der Erde, oder schwimme im Wasser, oder sliege in der Luft; ihre Nahrung sei die Milch der Kuh und die Früchte der Erde."

"Die sterblichen Korper, worin ich die gefallenen Dewetas einschließen werbe, find bas Werk meiner hand; barum foll man fie nicht zerftoren, fonbern ihrem naturlichen Berfall überlaffen. Ber von ben Dewetas alfo burch vorfatliche Gewaltthatigkeit flerbliche Korper, von feinen gefallenen Brudern bewohnt, zerftort, beffen rebellischen Geift sollst bu, Sima, in bie Finfterniß hinabsturgen; bier foll er eine Zeitlang verbleis ben, und dann aufs neue bie neun und achtzig Banderungen burchgeben, zu welcher Stufe er auch zu ber Beit, ba er ein folches Berbrechen beging, gelangt fein mag. Ber aber von ben gefallenen Dewetas es magen wird, fich felbft burch Gewaltthätigkeit von bem fterblichen Korper, worin ich ihn eingeschlossen habe, zu befreien, ben follft bu, Sima, auf ewia in die Kinsterniß binabsturgen. Die Bobithat ber funf= zehn Belten ber Lauterung, Prufung und Reinigung, foll ibm nicht wieder zu Theil werden."

"Und ich will bie sterblichen Korper, bie ich zur Strafe

<sup>1)</sup> Die Ruh, obwohl sie besonders heilig gehalten wird, bezeichnet hier das ganze Geschlecht des Aindviehs.

ber gefallenen Dewetas bestimmt habe, burch Geschlechter und Arten unterscheiden, und will diesen Korpern verschiedene Gestalten, Gigenschaften und Rabigkeiten zutheilen, und fie sollen fich vermischen und fortpflanzen in ihrer Art, nach einem natürlichen Triebe, ben ich ihnen einpflanzen werde; und aus biefer natürlichen Bermischung soll eine Reibe von Korpern entstehen, jeder in feiner Gattung und Art, bamit bie Stufenfolge ber Wanderungen ber gefallenen Geister nie fill ftebe. Wenn aber einer ber gefallenen Dewetas mit einem Korper außer feiner Art fich vermischt, fo follft bu, Sima, ten verbrecherischen Geift auf eine Beitlang in bie Kinsternif berabflurzen, und er foll verdammt fein die neun und achtzig Banberungen aufs neue zu burchgeben, zu welcher Stufe er auch, ba er bas Berbrechen beging, gelangt fein mag. Und wenn einer ber gefallenen Dewetas es magt, bem naturlichen Triebe. ben ich ihren Wohnkörpern einpflanzen werbe, zuwider, fich auf eine unnatürliche Beise zu vermischen, bag bie Fortpflanjung feiner Gattung und Art baburch vereitelt wird; fo folift bu, Siwa, ihn auf emig in bie Kinsterniß binabsturgen, und bie Wohlthat ber funfzehn Belten ber Lauterung, Prufung und Reinigung foll ihm nie wieber zu Theil werben."

"Doch sollen die gefallenen und unglücklichen Dewetas es in ihrer Macht haben, ihre Schmerzen und Strasen zu mildern und zu versüßen, durch das liebliche Verkehr geselliger Verbindungen; und wenn sie sich Liebe und Zärtlichkeit und gegenseitige Dienste unter einander beweisen, und einander beistehen und ausmuntern in der Reue über das Verbrechen ihres Ungehorsams; so will ich ihre guten Vorsähe stärzken, und sie sollen Gnade sinden vor mir. Aber wenn sie einander verfolgen, so will ich die Versolgten trösten, und die Versolger sollen nie in die neunte Welt, d. i. die erste Welt der Reinigung gelangen."

Es folgt nun ein kurzer Abschnitt, bessen Sinn, wie es scheint solgender ist: wenn ein gefallener Geist die Jahl der Banderungen, welche von den neun und achtzig die er machen muß, auf die erste Straswelt fallen, vollendet, und seine Ber-

brechen bereuet hat, so soll Wischnu ihn in seinen Busen nehmen, und in die zweite Straswelt versehen, und so fortsahren, dis der Geist im Menschen die letzte Stuse durchwandert hat, und wenn er sich durch Reue und gute Werke dazu würzdig machte, ihn in die neunte, oder erste Welt der Reinigung versehen '). Es heißt dann weiter:

"Benn aber bie rebellischen Dewetas in ber neun und achtzigften Wanberung, im Korper bes Menfchen, vermoge ber Krafte, womit ich fie begaben werbe, fich nicht zu Rute machen; fo follst bu, Sima, fie auf eine Zeitlang wieber in bie Kinfterniß hinabstürzen, und von ba follft bu, Wifchnu, nach einer Zeit die ich bestimmen werde, sie wieder in die niedrigste Belt ber Strafe und Lauterung zu einer zweiten Prufung verfeten; und fo follen fie leiden, bis fie burch ihre Beharr= lichkeit in auten Werken, mabrend ihrer neun und achtzigften Banberung in bem Korper bes Menschen, in bie neunte Belt, ja in bie erfte ber fieben Belten ber Reinigung gelangen. Denn es ift mein fester Schluß, bag bie rebellischen Dewetas nicht in ben himmel zurudkehren, noch mein Ungeficht feben follen, bis fie bie acht Belten ber Strafe, und bie fieben Welten ber Reinigung burchgegangen find. Die treu gebliebenen Schaaren, ba fie alles gehort, mas Efhum: mescha gesprochen und beschlossen hatte, über bie rebellischen

<sup>1)</sup> Da wir die englische Uebersetzung nicht benuten konnten, sondern nur die deutsche von Aleuker, können wir nicht entscheiden, ob die in diesem Abschnitt sichtbar werdende Berwirrung dem Engländer oder dem Deutschen zur Last fällt. Es heißt: "Und wenn die Dewetas sich meine Gnade in ihrer neun und achtzigsten Wanderung in dem Körper des Menschen, durch Reue und gute Werke zu Rutze machen; so sollst du, Wischnu, sie in deinen Busen nehmen, und sie tragen in den zweiten Bobun der Strafe und Läuterung (wodurch sie wieder sieden Welten zurückzesetzt würden) und so sollst du thun, die sie stuserweise die acht Welten der Strafe, Läuterung und Prüfung durchzegangen sind u. s. w." Dies Zurückzesen nach Reue und guten Werken, und noch dazu durch Wischnu, der nur empor trägt, sieht mit allen übrigen Bestimmungen im Wisderspruch.

Dewetas, fangen fie fein Lob, feine Macht und feine Gerechtigkeit."

"Da alles still war, sprach Eshummescha zu den Schaaren der Dewetas: Ich will zu meiner Gnade gegen die rebellischen Geister einen gewissen Zeitraum sestsehen, den ich in vier Zeitalter abtheilen werde. In dem ersten derselben soll die Zeit ihrer Prüsung in der neun und achtzigsten Wanderung im Körper des Menschen sich auf 100,000 Jahre erstrecken; im zweiten auf 10,000; im dritten auf tausend und im vierten auf hundert Jahre"). Und die Schaaren der Dewetas priesen mit jauchzendem Frohlocken das Erbarmen und die duldende Langmuth Gottes."

In dem dritten Zeitalter wurde der Einfluß des Moisafur und der andern Anführer noch größer, und sie brachten die Sälfte der noch ungereinigten Geister auf jeder der acht Welten der Strafe und Prüfung auf ihre Seite. In diesem dritten Zeitalter wurde die Zeit der Prüfung im Menschen auf tausend Jahre heradgeset, doch gelangten noch viele wieder zum himmel.

Im vierten Zeitalter — in welchem wir leben — gewann Moisasur eine eben so vollkommne Gewalt über die herzen der noch übrigen gesallenen Geister, als damals, da sie sich zuerst mit ihm emport hatten; einige wenige ausgenommen. Die Zeit der Prüsung wurde daher in diesem Alter auf hundert Jahre beschränkt. Es sinden sich jedoch auch in biesem letzen Zeitalter noch einige Beispiele, von gefallenen Geistern,

<sup>1)</sup> Ueber diese Zeitalter gaben die Brahmanen Holwell noch solgende Erklärung: Als die gesallenen Geister aus der Finsternis erlöft waren, wurden sie alle, Moisasur und die übrigen Ansührer ausgenommen, so gerührt von der Erbarmung Ekhummeschas, daß im ersten Zeitalter durch wahre Reue und Beharrung im Guten, sehr viele wieder durch die sunszehn Weiten zu ihrem verlornen Zustande emporstiegen. Im zweiten Zeitzalter vermochten Moisasur und die Ansührer über die gesallenen Geister wieder so viel, daß sie ansingen ihr Verdrechen zu vergessen, und ihre Strase in ter Finsternis nicht weiter zu achten; sie verwarfen den Rath und die Beispiele der schügenden Dewetas, und trochen zum zweiten Mal ihrem Schöpfer, und Moisasur zog ein Drittheil der übrigen ungereinigten Geister auf seine Seite. In diesem zweiten Zeitalter verkürzte Ethummescha das Alter der Menschen auf zehntausend Jahre, doch gelangten noch viele wieder zum Himmel.

"Da alles fill war, fprach Efhummefcha: Wenn ber Beitraum, ben ich ber Dauer bes Weltalls bestimmt, und ber Beitraum ben mein Erbarmen zur Prufung ber gefallenen Dewetas bewilligt hat, burch ben Ablauf ber vier Weltalter vollendet fein wird; und es fande fich an bem Tage einer von ibnen, ber beharrend in feinem Berbrechen, Die achte Belt ber Strafe und Prufung nicht burchgegangen, und in bie erfte Welt ber Reinigung nicht gelangt ware, so sollst bu, Sima. mit meiner Macht bewaffnet, ihn auf ewig in die Kinsternif binabfturgen; und bann follft bu bie acht Belten ber Strafe, ber Läuterung und Prufung vertilgen, und fie follen nicht mehr fein. Und bu, Wifchnu, follst noch auf eine Zeitlang bie fieben Belten ber Reinigung erhalten, bis bie Geifter, bie meine Gnade und mein Erbarmen benutt haben, burch bich von ihrer Gunde gereinigt werben. Und an bem Tage ba bieses vollendet sein wird, und sie in ihren Bustand wieber bergeftellt, und in meine Gegenwart zugelaffen fein werben, follft bu, Sima, die fieben Belten ber Reinigung vertilgen , und fie follen nicht mehr fein. Und bie Schaaren ber Dewetas zitterten vor der Macht und den Worten Efbummefchas."

Ekhummescha rebete ferner und sprach: ich entziehe nicht mein Erbarmen bem Moisasur, Rhaabun und ben andern Häuptern der rebellischen Dewetas, aber weil sie dursteten nach Macht, so will ich ihre Kräfte des Bösen erweitern; es soll ihnen freistehen, die acht Welten der Läuterung und Prüfung zu durchwandern, und die gefallenen Geister sollen den

welche burch Rene und gute Werke die acht untern Welten glücklich burchwanderten, ungeachtet des unermüdeten Bestrebens des Mossasur, Mhaabun und der übrigen rebellischen Ansührer der gesallenen Geister, die er zum zweiten Mal unter seine Gewalt gebracht."

Die Achnlichkeit in bem Berhaltnis bes Moisasur zu ben Menschen und bes Ahriman in ben Zenbschristen ist in die Augen fallend. Ahriman hatte im ersten Zeitraum keine Sewalt, im zweiten wurde er thätig, im britten herrscht er mit Ormuzd zugleich, im vierten hat er die Obermacht.

nämlichen Bersuchungen ausgesetzt und blosgestellt sein, welche querft fie gur Emporung reigten; aber ber Gebrauch jener ermeiterten Rrafte, Die ich ben rebellischen Suhrern geben werbe, fei für fie bie Quelle befto größerer Berschuldung und Strafe, und ber Widerstand ber verführten Geister gegen ihre Berfudungen, sei für mich die große Probe ber Aufrichtigkeit ih= rer Bekummerniß und Reue. Ekhummescha schwieg, und bie treuen Schaaren fangen Lieber bes Preifes und ber Anbetung, permischt mit Schmerz und Rlage, über bas Schickfal ihrer gefallenen Bruber. Sie rathschlagten unter sich, und mit ei= ner Stimme, burch ben Dund bes Wifchnu fleheten fie gu Ethummescha, daß er ihnen vergonnen mochte, gelegentlich berabzusteigen in die acht Belten ber Strafe und Lauterung bie Gestalt bes Menschen anzunehmen, und durch ihre Gegenwart, ihren Rath und ihr Beispiel die ungluckseeligen verberbten Geister gegen bie ferneren Berfuchungen bes Doisafur und ber rebellischen Führer zu schützen. Ethummescha gewährte ihre Bitte und die treuen himmlischen Schaaren fangen mit lautem Frohloden Lieber ber Freude und bes Danks."

"Da alles still war, rebete Eshummescha auß neue und sprach: Du, Birmah, bekleibet mit bem Glanz meiner Herrslichkeit, und bewassnet mit meiner Macht, steige hinab in die tiesste Welt der Strase und Läuterung, und verkündige den rebellischen Geistern die Worte die ich geredet, und das Urztheil, das ich über sie gesprochen habe, und siehe sie einziehen in die Körper die ich ihnen bereitet habe. Und Virmah stand vor dem Throne und sprach: Eshummescha, ich that wie du befahlest. Die gefallenen Geister frohlocken über dein Erbarmen, bekennen die Gerechtigkeit deiner Rathschlüsse, bezeugen ihre Bekümmernis und Reue, und sind eingezogen in die sterblichen Körper die du ihnen bereitet hast").

<sup>1)</sup> Holwells merkwurdige Rachrichten u. s. w. von Kleuker. S. 205 — 236.

Dies ift die bochst merkwurdige Mythe, welche die Berehrer bes Ekhummescha als unmittelbare Offenbarung betrachten. "Denn, fo fagten die Brahmanen, im Anfange bes gegenwartigen vierten Zeitalters (etwa 1600 Sahr vor Chr.) machten die drei erftgeschaffnen Wesen und bie übrigen treu gebliebenen Geifter, burchdrungen von dem tiefften Schmerz über bie immer wachsende Bosheit ihrer gefallenen Bruber, ben Schluß: dies rubre bloß baber, daß fie die Bedingungen ibrer Rettung, die ihnen burch Birmah bloß mundlich mitge= theilt worden nach und nach wieber vergeffen batten. Gie baten baber Efhummescha zu erlauben, baß fein Ausspruch. und die Bedingungen ihrer Bieberherftellung ju ihrem Unterricht in ein formliches Gefetbuch verfaßt murben, und baff einige ber Dewetas zu ben Berbrechern binabsteigen burften. um bies Gefetbuch ihnen bekannt zu machen und zu prebigen, bamit fie, wenn fie ferner im Ungehorfam beharreten. keine Entschuldigung batten. Ekhummescha bewilligte Die Bitte; alle erboten fich bie Gefandtschaft zu übernehmen, aber er wählte aus ihnen biejenigen, bie er am geschickteften fanb, und wies ihnen die Regionen ber bewohnten Belt zu ihrem Geschaft an. Ginen Geift von ber erften Ordnung bestimmte Gott für den öftlichen (muß füdlichen heißen) Theil biefer Erbe, und beehrte ihn mit dem Ramen Brahma, welcher bas Gottliche feiner Lehre und Sendung bezeichnet."

"Birmah dictirte auf Ekhummeschas Besehl dem Brahma und den übrigen abgeordneten Dewetas die Gebote und Bezingungen, die Birmah anfangs den Verbrechern mundlich kund gethan hatte. Brahma empfing diese Gesetze und schried sie in der Dewetasprache, und da er zu Ansange des vierten Zeitraums herabstieg, menschliche Gestalt und die Regierung von Indien nahm, übersetzte er das Gesetz ins Sanskrit und machte es bekannt"), und dies Gesetz ist eben die oben vorzgetragene Erzählung. Daß sich in die nun von Holwell vorzgetragene Geschichte dieses Gesetzs, die Geschichte der vier

<sup>1)</sup> holwell. G. 186.

Wedas mischt, ober eigentlich damit verwechselt wird, wie im ersten Abschnitt gezeigt worden ist, andert nichts in der Anssicht, welche die Verehrer des Ekhummescha von ihrem Sastra haben.

Wenn Holwell, nach ben Behauptungen ber Brahmanen, welche ben Saftra bes Brahma annehmen, und mas nothwen: big bamit verbunden ift, die Webas und Puranas der hindus verwerfen, die Anhanger der Ekhummeschalehre für die alteste Religionspartei in Indien halt, fo ift bies zuverlässig unrichtig. Das System bes Saftra ift aus den Grundlehren ber Drmugbe, Buddha = und Bedareligion zusammengefett, aber in einer fo ei= genthumlichen religiofen Weltanficht aufgefaßt, daß faft alle jene Lehren eine abweichende Bebeutung erhalten, und ein eignes, von allen fich unterscheibenbes Suftem bilden; bas man entweber als Quell an die Spige aller andern Spfteme feben muß, wie seine Anhanger thun, ba fie von andern Geiftern baffelbe zu allen Bolkern der Erbe bringen laffen; ober bas man als aus ihnen hervorgebend betrachten muß; ober vielleicht aus einem Urquell, aus bem bie andern Religionen berfloffen, ber alle Grundzüge berfelben enthielt, die fich in diesem Syftem nun eigenthumlich ausbildeten. Bur Beantwortung ber Sauptfrage die fich hier aufdringt, fehlt es uns noch an Gulfs-Bei der Zendlehre und Webalebre find wir im Stande, die Entwickelung berfelben aus den roben, finnlichen Unschauungen ber ersten Bekenner ziemlich nachzuweisen; bei ber Lehre bes Bubbha und Ethummescha fehlen uns bagu bie Bulfsmittel; feineswegs ift aber beshalb ber Schluff zu machen: daß fie fich nicht aus eben fo roben Unfangen felbft, und in fich felbft entwickelten, vielmehr giebt es Grunde bies vorauszufeben, weil man fonft bas burchaus Eigenthumliche in diesen Lehren nicht wohl erklaren kann. Wie fehr aber die eigenthumliche, religiose Ansicht ber Ekhummeschalehre auf die Bolksreligion der hindus, vorzüglich fublich vom Ganaes, einwirkte, werben wir in ber Folge feben. Diefer Gin= fluß wird durch eine Nachricht des Hollanders haafner erklarlich, welcher auf ber Salbinfel eine Secte fennen lernte, beren Gottesbienst einfach war, und vorzüglich in Preis = und Lobgesängen der Gottheit bestand, und deren Tempel durch aus keine Bilder, sondern als Symbol der Gottheit eine Rugel enthielten. Niemand wird in dieser Secte die Anhänger des Sastra, und die Verehrer des Ekhummescha verkennen. Diese Nachricht berechtigt uns zu der Hossnung über diese merkwürdige Secte in Zukunst noch mehr Ausschlüsse zu der kommen.

Bir muffen noch einige Bemerkungen über Lehren bes Saftra, in Vergleichung mit ahnlichen Lehren im Bubbhismus und im Syftem bes Bend = Avefta folgen laffen. Begriff, welcher von Ethummescha aufgestellt wird, ift groß und erhaben. Die Darftellung feiner Allmacht als Schopfer, ift unübertrefflich. Er wollte Befen um fich feben bie Theil an feiner Seeligkeit nehmen konnten; biefe Wefen waren noch nicht, er wollte - und sie waren; er sprach: es werbe bas Weltall - und es ward. Diefe Darftellung erinnert an Sehova beim Mofes, welcher sprach: es werbe Licht - und es ward Licht; aber auf die Schöpfung ber Welt verwendete Sebova, wie Ormuzd, fechs (gottliche) Tage, und rubete am fiebenten. Es bieten fich viele Punfte gur Bergleichung amischova, wie die Genesis ihn barftellt, und Ethummescha bar. Die Allwissenheit und bas Borherwissen bes lettern erftredt fich awar über alles, boch nicht auf bie freien Sand= lungen ber Geifter, Die er bes Guten wie bes Bofen fabig fcbuf, und beibes ihrer Bahl überließ; weil ohne biefe Freibeit bas Gute felbft feinen Werth haben konnte. Der Abfall ber Geifter fett ihn baher in Bekummernig und Born. Kann man fich Jehova anders benten, wenn es ihn bei ber Gundfluth gereuet bie Menfchen erschaffen zu haben, weil fie bofe find, und er im Born beschließt sie gu vertilgen? Dbwohl Ekhummescha fich in sich selbst zurudziehen, sich felbst ben Beiftern unfichtbar machen kann, wird er boch immer in raumlichen Berhaltniffen gebacht; eben fo Jehova, wenn er herabfahrt bas Thun ber Menfchen zu feben, ober wie in Sobom u. f. w. die Gerechten erft gablen lagt. Ethummefcha

steht hier mit Ormuzd und Buddha auf einer Stuse, dagegen Zerwane Akerene im Zend=Avesta und Damata im Budzbismus höher gedacht sind. Die Namen Zerwane Akerene und Ekhummescha haben eine Bedeutung: die ungeschaffene, nicht gewordene Zeit, und der Eine, der immer war. Sobald die Menschen zu der Reise gelangt waren, die Gottheit zu denken, war der erste Begriff von derzselben ohne Zweisel der eines Wesens das nicht geworden, sondern immer war.

Einer ber erften Gegenstände über welchen bie Menschen nachbachten, sobalb fie eine Stufe sittlicher Bilbung erreicht batten, die fie fahig machte uber Gutes und Bofes in Bezug auf die Gottheit nachzudenken, mar ber Urfprung bes Bofen. Anfänglich nahm man wohl natürliches Uebel und moralisches Bofes als eins; bann trennte man beibes, und machte bas erftere zur Folge des lettern. Der Bend = Avefta und Saftra des Brahma stimmen hier überein; beide schreiben den Urforung bes Bofen bem freien Entschluß eines machtigen Beiftes ju, ber von feinem Schopfer abfiel und bofe murbe, und bas Bose verbreitete. Im Avesta bringt dieser Geift zahllose Schaaren anderer bofer Beifter hervor; im Saftra verführt er biefe, früher heiligen Geifterschaaren, und zieht fie in feinen Kall. In beiben Spftemen ift dieser Ursprung bes Bofen bie veranlaffende Urfache zur Schopfung ber Korperwelt; fie wird von ber Gottheit als Mittel gemahlt bas Bofe wieber zu ver= nichten; ein 3wed ber nach bem Avefta gang, nach bem Ga= ftra aber nur größtentheils erreicht wird. Im Buddhismus tritt bas Bofe in einen gang anbern Gefichtspunkt. von feinem Geist die Rede welcher andere bose Geifter bervorbringt, oder gute Beifter verführt; jeder Beift fangt bier auf einer niedrigen Stufe, unvolltommen und verforpert an, und muß fich felbft zur Bollfommenheit und Beiligkeit empor arbeiten, bis er fahig wird bie beschrankende forperliche Sulle abzulegen. Das Bose entwickelt sich hier in dem freiwilligen Festhalten bes Unwollkommnen, dem vorsätzlichen Widerstreben bes Besser = und Heiligerwerbens. In der Webanta endlich,

in dem pantheistischen Idealismus, verschwindet das moralissche Bose gang.

Die Berschiedenheit diefer Borftellungen bringt eine fehr verschiedene Ansicht bes Standpunktes hervor, ben der Mensch auf ber Erbe einnimmt. Der Ibealismus ber Bebanta fann hier nicht in Betracht kommen, weil er bem Menschen bas eigene Gein abspricht. Da im Avefta ber boje Geift, ber zuerft fiel, Ahriman die andern bofen Geifter hervorbringt, ber Mensch aber ein Geschopf Drmugd ift, so muß er auch als gut gebacht werben. 215 ein reiner Geift (Feruer) fleigt er aus Ormuzd Lichtreich in ben Korper herab, um in bem= felben auf der Erde bas Bofe ju bekampfen; in diefem Rampfe fich im Guten zu bewähren und zu verherrlichen. Freilich kann er auch gegen seine Bestimmung in diesem Rampf unterliegen und gum Bofen übergeben; bann leibet er nach bem Tobe feine Strafe, bis am Ende ber Welt felbst Abriman, ber Quell bes Bofen, gut wird. Im Saftra find bie Menfchen jene gefallenen Geifter felbft, welche auf ber Erbe burch bie Korper, als burch Gefangniffe manbern muffen, und beren 3weck in biefem Leben alfo Reue, Bugung fur begangene Berbrechen ift. Der Mensch wird schulbbeladen geboren. und foll hier fich reinigen. Go wesentlich biefer Standpunkt auch von dem vorigen verschieden ift; fo werden in einer an= bern Sinficht auf beiben die Menschen in eine und biefelbe Lage verfett. Sie find auf ber Erde von bofen Beiftern umgeben, welche unaufhorlich verfuchen, fie zu fich heruber ju ziehen und jum Bofen ju verleiten; befolgen fie aber bie Borfchriften ber Religion, und machen fich baburch bie Gott= heit geneigt und ihres Beiftandes wurdig, so find fie auch von guten Geiftern umgeben, welche fie gegen die Bofen schützen und im Guten zu bestarten fuchen. Diefe Lage wird in beiden Spftemen, obwohl auf verschiedene Beife, durch die Praeristent des Menschen herbeigeführt und begrundet. unfern heiligen Schriften ift bekanntlich von einer Praerifteng bes Menschen nicht die Rebe, boch ist die eben bezeichnete Lage bes Menichen auf ber Erbe, zwischen guten und bofen

. .

Geiftern, genau dieselbe; sowie die Lebre von ben Geiftern überhaupt, was ihren Ursprung, als Geschöpfe Gottes, ben Abfall eines Theils berfelben von ihrem Schopfer, und bie Bestrafung berfelben betrifft, vollständig übereinstimmend mit bem Saftra bes Brahma. Allein badurch, bag unfere beiligen Schriften bem Menichen feine Praeriften; geben, erhalt fein Leben auf der Erbe eine gang andere Bebeutung, und es fteht ihm in bemfelben "ber Weg zu beiben Schickfalen" aber auf ewig, offen. Im Widerspruch mit bem Buddhismus bauert die Belohnung bes Guten ewig, und im Widerspruch mit ben Softemen bes Avesta und Saftra, bauern auch bie Strafen ewig. Daß von vielen driftlichen Lehrern bie Emig= feit der Sollenstrafen, jedoch mehr aus Grunden ber Bernunft als biblischen Aussprüchen geleugnet worben ift, und ber gottliche Sanger bes Meffias im letten Gericht fetbft einen Teufel begnadigen lagt, ift befannt.

Im Bend : Avesta gestaltet bas Weltall fich so: Anfangs ist alles Lichtreich; mit dem Abfall Ahrimans entsteht bas Reich ber Kinsterniß, ber Nacht; bas Lichtreich Ormuzd wird oben, das Nachtreich Ahrimans unten gebacht. beide fest nun Ormusd die Korperwelt, fo, daß unter ber Erde sich die Finsterniß, der Duzahk, die Holle, über berfelben aber bas irbifche Lichtreich befindet; in biefem ragt ber Albordich in ber Mitte ber Erde bis zu bem bier offenen Gewolbe des Himmels empor; über biefem Gewolbe befindet fich Gorodman, die Wohnung ber Geligen 1). Im Saftra bes Brahma findet faft dieselbe Ansicht ftatt. Nur scheint man die, unter dem himmel, oder Lichtreich befindliche Finfterniß als ursprunglich gedacht zu haben. Dort ift die Finfterniß Uhrimans eigenthumliches Reich; hier wird Moifafur zur Strafe in dieselbe hinabgestoßen. Die Körperwelt wird auch hier zwischen die Finfterniß und bas Licht gestellt; boch fallt der Beltberg Albordsch, Meru ober Mienmo weg, boch

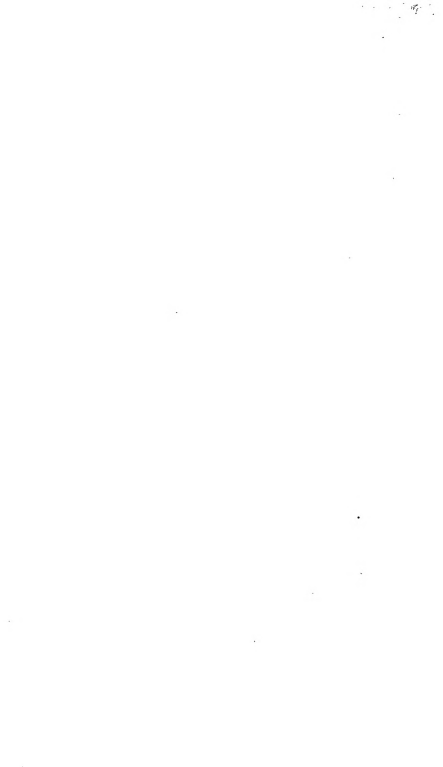
<sup>1)</sup> Die heilige Sage und bas gesammte Religionssystem ber alten Baktrer, Meder und Perser u. s. w. S. 229 ff.

## Inhalt.

| Erste Abtheilung.                                                                              |              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|                                                                                                | <b>Stite</b> |
| Ginleitung                                                                                     | 1            |
| Erfter Abschnitt.                                                                              |              |
| Kritische Unterfuchung ber Quellen                                                             | 43           |
| Zweiter Abfcnitt.                                                                              |              |
| ueber die alteste Geschichte ber hindus und ihrer Rachbarvoller                                | 153          |
| Dritter Abschnitt.                                                                             |              |
| Bubbhalehre, insofern sie zur Erklärung ber Religion und Mysthologie der hindus nothwendig ist | 381          |
| Bierter Abschnitt.                                                                             |              |
| Offenbarungslehre bes Ethummescha nach bem Sastra bes Brahma                                   | 434          |
| Erklärung ber Abbildungen                                                                      | 455          |



als Berkundiger bes gottlichen Willens (als Offenbarer ber Bedas), Wischnu als Erhalter und Siwa als Zerstorer. Sollte Die Ethummeschalehre sich in fo fpaten Beiten gebildet haben, daß sie diese Ansicht der Hindus aufnehmen konnte? scheint nach den, im ersten Abschnitt über das Alter bes Saftra angeführten Grunden nicht wohl möglich. Ging bann vielleicht umgekehrt diese Bertheilung der Birkungskreife aus bem Saftra in die Bedalehre über? Dies mare, bei bem großen Ginfluß bes Saftra auf die Bolksreligion ber Sindus, ben wir nachweisen werden, leicht moglich, wenn sich jene. Wirkungsfreise nicht aus ben Beariffen der Naturwesen, aus welchen jene brei Gotter hervorgingen, von felbst entwickelten, wobei jedoch die Lehre des Saftra forderlich fein konnte. muffen bei ber Lehre von den Wirkungsfreisen der drei Got= ter ber Sindus nothwendig auf biefen Gegenstand gurud= fommen.



- 5

wird bas Syftem ber übereinander liegenden Welten und himmel aus dem Buddhismus zum Theil aufgenommen. ter ber Menschenwelt giebt es noch fieben Strafwelten. Die untere Solle ber Buddhiften fallt hier mit ber tiefen Kinfterniß zusammen; und so wie bort die obern Strafwelten nicht besondere Regionen oder Schichten im Raume bezeichneten, fondern Buffande und Berhaltniffe in welche die Beftraften ge= lett murben, so auch hier; wo bie sieben untern Strafwelten nur Stufen in ben acht und achtzig Wanderungen burch thienische Korper bezeichnen, ohne bag angebeutet ware wie biefe Manderungen zu jenen Stufen fich verhalten, ober wie fie vertheilt werben, nur die lette Stufe unter ber menschlichen ift angegeben, die Ruh. Eben so wenig ift angegeben, wie man fich bie sieben obern Welten ber Reinigung bachte, ob als bloffe Stufen ber Wefen, ober übereinander liegende, gesonderte himmel, wie die Buddhiften; bies lettere ift am mabricbeinlichsten.

Die Gesete, welche ber Saftra vorschreibt, haben viel Gigenthumliches; fie werben nicht allein ben Menschen gege= ben, sondern den gefallenen Geiftern, und diefe follen fie auf allen Stufen und in allen neun und achtzig Wanderungen ausüben, und bie angebrohten Strafen find gleich, "auf welder Stufe fich auch ber manbernbe Geift befindet" ber bas Berbrechen begeht. Da unter biefe allgemeinen Gefete auch bas Berbot bes Todtens, und bes Effens von andern Thierkörpern gehört, so scheint man mit ber Natur ber Thiere noch wenig bekannt gewesen zu fein. Das Berbot bes Tobtens hat ber Saftra mit bem Bubbhismus gemein, im Gegensat mit ben Lehren bes Avefta und ber Webas, die beibe bas Tobten ber Thiere jum Opfer vorschreiben; bas Berbot bes Rleischeffens aber gegen die drei übrigen Suffeme, ba die Drmusd = und Brahmadiener das Fleisch der geopferten Thiere effen, und die Buddhiften gwar fein Thier toten, aber doch bas Kleisch ber gestorbenen ober zufällig umgekommenen Thiere genießen. Das Berbot bes Gelbstmorbes, bas hier fo naturlich aus bem Begriff bes 3wecks ber Seelenwanderung hergeleitet wird, steht mit manchen religiofen Borschriften ber Bebas im Wiberspruch, nach welchen in vielen Fallen ber Selbstmord als verdienstlich erscheint.

Die Gesetze in Bezug auf ben Geschlechtstrieb find baburch merkwurdig, daß fie zwar jeder unnaturlichen Befriedigung beffelben mit Strenge vorzubeugen fuchen; aber bie naturliche Befriedigung beffelben gar nicht beschranten; es ift bie Rebe von lieblichen Berbindungen, von Liebe und Bartlichkeit, aber ber Che wird nicht gebacht, und bie Fortpflanzung allein aus bem Gefichtspunkt ber Banberung ber Geifter betrachtet. Den Korpern ift ber Naturtrieb eingepflanzt, damit es ben Beiftern nicht an Sullen, ober Kerfern gur Banderung fehle; baber ift Berbrechen, mas biefem 3wed nicht entspricht, erlaubt mas ihn forbert. Diefe Anficht liegt unftreitig ber Ungebundenheit jum Grunde, die fast bei allen Bolfern, bie an Geelemwanderung glauben, in biefer Sinsicht herrscht. Die stattfindenden Beschränkungen, wie bie Chelofigkeit ber Bubbhapriefter, ruben auf besondern Grunben und erscheinen als Ausnahmen; so wie andere gesetliche Bestimmungen, z. B. über verbotene Grabe, über bie Anzahl rechtmäßiger Frauen, neben einer unbestimmten Anzahl von Beischläferinnen u. f. w. scheinen auf Gewohnheiten und, worauf bei biefen Bolkern fo vieles ankommt, auf Ueberlieferung zu ruhen.

Es verdient auch noch bemerkt zu werden, daß das System der Seelenwanderung des Sastra sich dadurch von dem Buddhismus, und der Form desselben in der Bolksreligion der Hindus unterscheidet, daß sich die Wanderung auf das Thierreich beschränkt, und das Gewächsreich nur zur Nahrung der Thiere vorhanden ist, da in den andern Systemen die Wanderung durch alle drei Reiche der Natur geht.

Rathfelhaft ist das Erscheinen der drei großen Götter der Hindus, Birmah (Brahma), Wischnu und Siwa, als Ober-häupter der Geisterschaaren und Vollstrecker der Befehle des Ethummescha, und zwar in benselben Wirkungskreisen, in welchen die spätere Mythologie der Hindus sie kennt: Birmah

Nr. XV. Bubbha Situla — burch bie Blume in der hand bezeichnet — nach dem Siege auf seinem Eegner reitend. Rach Rassles Hist. of Java. Vol. II. p. 54. Siehe S. 336.

Rr. XVI. Buddha Oharma mit dem Bligstrahl, und durch den Ring, ober das Rad, als herrscher bezeichnet. Rach Raffles Hist. of Java. Vol. II. p. 54. Siehe S. 336.

Rr. XVII. Bubbha Dharma, im Kampf gegen ben Stier. Rach Raffies, wie ber vorige. Siehe S. 336.

Rr. XVIII. Buddha Tichanbraprabha, durch fein Symbol ben Mond bezeichnet, und

Rr. XIX. berfelbe im Rampf mit bem Stier. Rach Raffles Hist. of Java. Vol. II. p. 56. Siehe S. 336.

Rr. XX. Bubbha Risabha mit seiner Gattin, burch ben Stier und bie Tasel bezeichnet. Rach Salt, Transactions. Vol. I. p. 43; aus bem Tempel Oschogheystr auf Salsette. Siehe S. 339.

Nr. XXI. Die Gattin bes Buddha Mahawira, ober vielleicht er selbst, in einer der weiblichen ahnlichen Gestalt. Rach Spfes, Transactions. Vol. III. p. 269. Pl. I. Fig. 2. Siehe S. 340.

Rr. XXII. Bubbha Abhinandana, aus dem Tempel des Wiswafarman zu Clore. Rach Sysses, Transactions. Vol. III. p. 302. Ar. XIII. Siehe S. 343.

Rr. XXIII. Buddha Abhinandana, auf dem Lotusthrone. Rach Salt, Transactions. Vol. I. p. 47; aus dem Tempel zu Kennerg. Siebe S. 345.

Rr. XXIV. Dersethe Bubbha, gleichfalls nach Salt, aus dem Tempel zu Kennery; neben ihm steht Bubbha Padmaprabha, mit der Lotus-knospe, als Weltregent. Siehe S. 345.

Rr. XXV. Buddha Abhinandana, oben sigend, unter ihm Padmaprabha als Weltregent; um ihn her in acht Felbern Darstellungen der Hülfe, die er seinen Berehrern in Gesahr leistet; aus demselben Tempel nach Salt. Siehe S. 345.

Nr. XXVI. Beltzerstörung. Rach Cröfine, Transactions. Vol. I. p. 229; aus bem Tempel zu Elephanta. Siehe S. 346.

Rr. XXVII. Weltzerstörung. Rach Spfes, Transactions. Vol. III. Rr. III.; aus einem Tempel zu Clore. Die Erklärung S. 346 u. s. w.

Rr. XXVIII. Weltzerstörung. Rach Rafsles History of Java. Vol. II. p. 56. Merkwürdig burch die vier Köpfe, die zum Nunde herausstehenden Hauzähne, und die unter seinen Füßen liegenden Figuren, welche die Trennung des Lingam darstellen. Die Erklärung S. 349.

Nr. XXIX. Bubbha Parswa in seiner höhern Bebeutung, als Damata selbst, neben ihm seine Gattin als Maha-Sundera, und um ihn her sechs Buddhas versammelt. Nach Sykes, Transactions. Vol. III. p. 299. Nr. II.; aus dem Tempel des Dschaggernath zu Elore. Die Erklärung S. 353.

Nr. XXX. Fig. 1. Bubbha Parswa, mit der Schlange zusammengeschmolzen. Rach Salt aus dem Tempel zu Kennern auf Salsette, Transactions. Vol. I. p. 49. Fig. 2 und 3 die Bubbhas, Sumati mit dem Kibis, und Ananta mit dem Sperber zusammengeschmolzen. Nach Rasselb Hist. of Java. Vol. II. Die Erklärung S. 357.

## Erflarung der Abbildungen.

Nr. I. Bubdha mit seiner Gattin auf bem Maha-Meru, um ihn die vier Schutgötter der Erde, und unter dem Meru der überwundene Assurakönig. Nach Sykes, Transactions of the Lit. Soc. of Bombay. Vol. III. p. 296. Pl. II. Fig. 2. Aus dem Tempel Nawan Kih zu Elore. Die Erklärung siehe S. 293 u. s. w.

Rr. II. Bubbha mit seiner Gattin auf bem Steine des Maha-Meru; der Affurakönig unternimmt einen Angriss auf den Meru, allein die vier Schuggötter bandigen ihn durch ihre Rats. Rach Salt, Transactions of the Lit. Soc. of Bombay. Vol. I. p. 43. Pl. IV. Fig. 1. Aus dem Tempel Dschoghepsir auf Salsette. Die Erklärung S. 294 u. s. w.

Rr. III. Trimurtibild, nach Sykes, Transactions. Vol. III. p. 274; aus den kleinen, dem kingam und der Trimurti geweihten Tempeln zu Elore. Die Erklärung S. 308 u. s. w.

Rr. IV. 3wei Trimurtibilber, nach Raffles, History of Java. Vol. II. p. 54. Fig. 1 ist Maha: Sundera mit der Trimurti zusammengeschmolzen. Die Erklärung S. 310. 329. Fig. 2. Die brei Köpfe auf einem Stein, mit zwei Handen, ohne Körper.

Rr. V. Trimurti, aus dem großen Tempel zu Elephanta, nach Erkläne, Transactions. Vol. I. p. 220. Die Erklärung S. 316 u. s. w.

Rr. VI. Vier Abbildungen des Dhagop. Fig. 1. Rach Sykes, Transactions. Vol. III. Rr. VII. Fig. 1; and einer Abtheilung des Tempels Tin Lokh zu Elore. Fig. 2. Rach Salt, Transactions. Vol. I. p. 49; aus einem Tempel zu Salkette. Fig. 3. Rach Salt in Balentia's Reifen. Vol. II. p. 163; als Hauptbild im Tempel zu Karli. Fig. 4. Rach Sykes, Transactions. Vol. III. Rr. VII. Fig. 2. Die Müße eines Oharpals, oder Thürstehers, im Tempel Oher Warra zu Elore; vorn an derselben ist der Ohagop abgebildet, in welchem Bubdha in der gewöhnlichen Gestalt sigt. Diese Art Müßen kommen öfter vor. Die Erklärung des Ohagop siehe S. 319.

Nr. VII. Fig. 1. Der Dhagop, welchem Opfer gebracht werben, und über dem Elephanten (Sinnbilder der Macht und Weisheit Gottes) Wasser, d. i. den noch unbelebten Weltstoff, ausschütten; nach Salt, Transactions. Vol. I. p. 5. von einer Saule des Tempels zu Kennery auf Salsette. Fig. 2. Statt des Ohagop erschient hier der Weltbaum, dem eben so Opser gebracht werden, und über welchen die Elephanten ihre Krüge ausleeren. Rach Langles Monuments. Vol. II. Pl. LXXVI. (nach Fordes) von einer Saule desselben Tempels. Fig. 3. Un die Stelle des Ohagops oder des Weltbaums tritt hier Nacha-Sundera, auf welche die Elephanten das Wasser ausgießen. Rach Spees, Transactions. Vol. III. Nr. VII. Fig. 3. Die Erklärung siehe S. 320 u. s. w.

Nr. VIII. Maha: Sundera, ober Prakriti, Sinnbild ber Natur, ober der Welterhaltung durch Einwirkung des Geistes auf die Naterie. Sie sitzt auf dem Lotus, dem Sinnbilde der Welt, über dem Urmeer— dem einfachen Stosse — aus welchem Elephanten schöpfen, und der Göttin zusühren, die nun ihren vollen Busen allen Wesen darreicht. Hauptbild im Kailastempel zu Elora, nach Sykes, Transactions. Vol. III. Nr. VIII. Die Erklärung S. 321.

Rr. IX a. Fig. 1. Brahma, in Metall, burch ben Fliegenwebel als bienende Gottheit bezeichnet, burch ben Schwan kenntlich, mit Opfergefts und Stab, nach Raffles History of Java. Vol. II. p. 54.

Nr. IXb. Fig. 2. Brahma, in Stein, mit dem Fliegenwedel, Schwan und Opfergefäß, gleichfalls nach Raffles. Die Erklärung S. 324.

Nr. X. Siwa ate Tanger, burch ben Dreispieß kenntlich. Nach Syfes, Transactions. Vol. III. Nr. XI. Fig. 1, aus bem Kailastempel zu Elora. Erkfarung S. 324.

Rr. XI au.b. Fig. 1 u. 2. Zwei Siwabilber in Stein, aus Java; burch ben Dreizack kenntlich, seboch burch ben, an ber Schulter beseistigten Fliegenwebet als dienende Gottheit bezeichnet. Das Stirnauge sehlt, wie bei allen Siwabilbern in buddhistischen Tempeln. Siehe S. 325.

Rr. XII. Entwickelung des Lebens in einer neuen Weltbilbung. Der Kampf mit dem toden Stoff ist vorüber, die Geschlechter sind noch ungetrennt. Rach Erskine, Transactions. Vol. I. p. 220; aus dem Tempel zu Elephanta. Die Erklärung S. 326 u. s. w.

Rr. XIII. Fortschreitende Entwicklung des Lebens durch Trennung der Geschlechter. Rach Erskine, Transactions. Vol. I. p. 220; aus dem Tempel zu Elephanta. Erklärung S. 327 u. s. w.

Nr. XIV. Buddha Mahawira (ber jest regierende) auf seinem Löwen, im Kampf gegen seine Feinde. Nach Asiatic Researches. Vol. VIII. p. 76. Die Erklärung S. 333 u. s. w.

## Erste Abtheilung.

Vorbereitende Untersuchungen, Quellen, Geschichte, Buddhalehre, Ethummeschalehre.



## Berbefferungen.

```
Scite 10 Beile 1 lies biefes fatt biefe
       14 - 18 und fo oft biefer Rame vortommt 1. Moorcroft ft.
                     Moorcraft
            - 18, 19 u. s. w. l. Rawana st. Navana*).
       18 — 4 l. Nawanhrad ft. Ravanhra
       18 Cit. 1) I. Vol. V. ft. Vol. XIV.
       20 3. 10 l. Jul. ft. Juli
26 — 15 l. Kambohfcha ft. Kambabscha
      42 - 24 l. Lehrer ft. Lehren
      44 — 28 I. Brahm ft. Brahma
      47 — 19 L. Mimangsa ft. Mimanysa
       51 — 6 L. Martin ft. Martin
65 — 5 I. paffenden Stellen ft. Stellen.
66 — 24 L. allen ft. alten
       69 - 3 von unten 1. Brahma ft. Brahmana
       70 - 6 v. u. l. Tebschowinda ft. Tebscho : winde
       72 Unmert. I. Gutras ft Gutrras
       89 3. 8 1. Werke ft. Werke enthalten
  - 92 - 28 1. Mithila ft. Mithils.
  - 108 - 14 l. glaubten ft. glauben
  - 112 - 23 l. Kalinug ft. Kalinun
  - 114 - 32 I. Mietichas ft. Mietichar
  — 124 — 11 L. Sahre nach unserer Zeitrechnung
— 125 — 21 I. haben ft. hat
— 155 — 7 I. vertrieben ft. vertreiben
  - 155 in ber letten Beile I. Binafana ft. Bienafana
  - 162 3. 7 1. Sutlebich ft. Setlebich
  - 171 Cit. 1) I. p. 241. ft. p. 41.
- 180 Cit. 1) I. As. Res. Vol. VI. p. 164. ft. polwell u. f. w.
  - 202 3. 9 1. Bufer ft. Gieger
  - 203 Cit. 1) l. nach Ram.: Vol. I. p. 493.
  - 205 3. 5 1. ein Gott ft. nur Gott
```

<sup>\*)</sup> Das v findet sich hie und da auch in andern Namen mit w verwechselt. als: in Siva, statt: Siwa; Avatar, statt: Awatar u. f. w., welches man zu übersehen bittet.

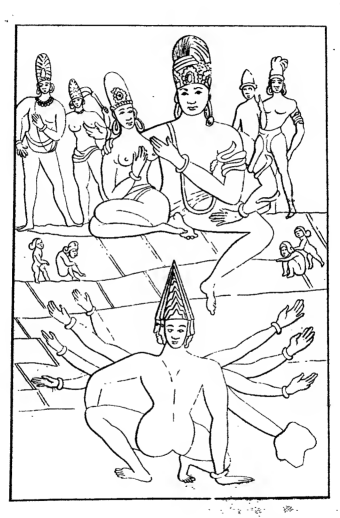
Seite 217 Unmert. +) l. von 1 bis 8 ft. von 4 bis 8 und von 1 bis 15 ft. von 1 bis 5 - 223 3. 26 L ben Ganges überfchritten ft. Ganges \_ 226 - 4 1. Salavahana ft. Salavahna \_ 239 — 34 1. welcher ft. wecher 244 Git. s. As. Res. Vol. s. p. 146. ft. As. Res. p. 146.

244 3. 14 s. wie nicht weit ft. wie weit

248 — 29 s. Kansa ft. Konsa

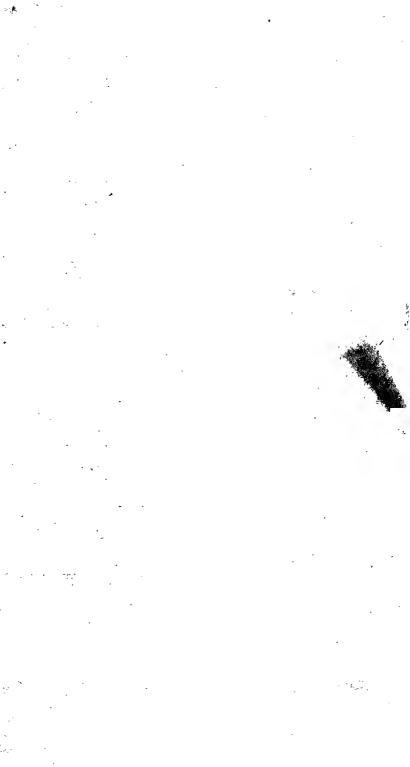
259 — 23 s. nennt ft. genannt - 262 Cit. 1) I. Ramy. ft. Manu. \_ 292 3. 17 1. Balentia's ft. Balentins — 293 — 24 1. Dichogenfir ft. Dichogenfis - 297 - 3 1. eine ft. ein \_ 320 Cit. 1) I. Nr. VII. ft. Nr. V. - 332 3. 22 1. wie im nachsten Abschn. - werben wird, statt: wie im erften Abfchn. - worben ift - 851 - 19 1. Krug ft. Kranz - 365 - 19 L. Weften ft. Wefen - 370 - 27 1. und in bem ft. und bem — 379 — 34 l. ihre ft. seine - 380 - 9 1. fpeien ft. fpeiet — 332 — 25 L. Webawerehrer angehörend — 387 — 22 L. Aferene ft. Aferane - 388 - 5 L. nach ft. noch - 393 - 32 1. Reinmanarati ft. Reinmanati - 399 - 25 l. ift er ft. ift es - 411 - 5 1. Fo ft. Go - 414 - 23 L. himmeln ft. himmel - 415 - 3 l. ihrem himmel ft. ihren himmeln

- 426 - 1 1. befteht darin ft. befteht



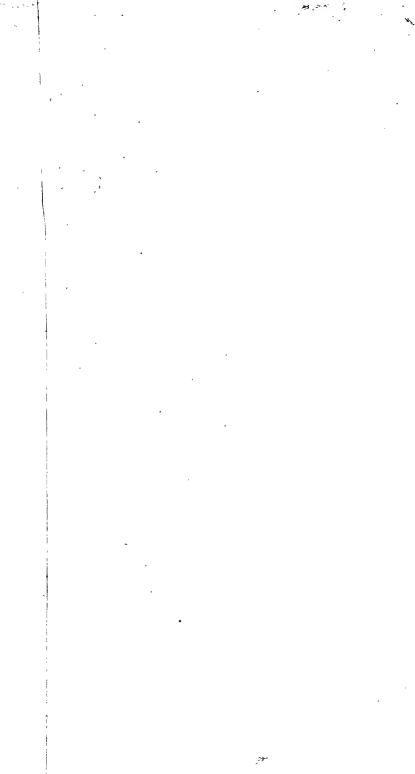
\_







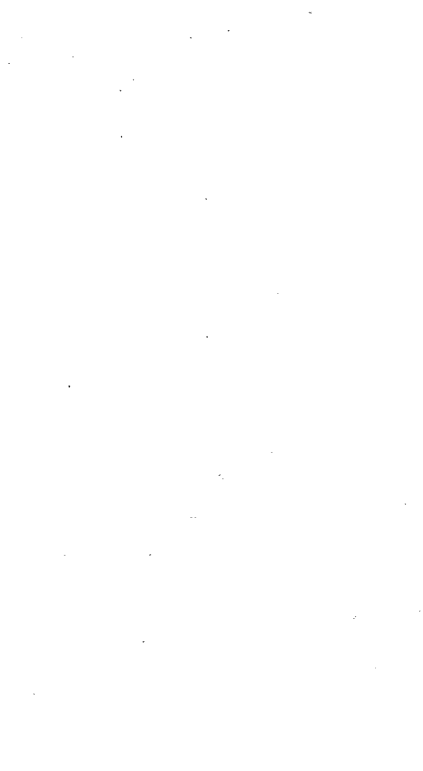
£ +2







13.5



e,









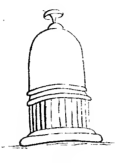




Fig.3

Fig. 2.

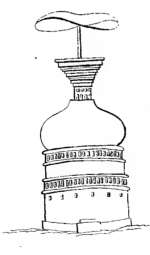






Fig. 1.

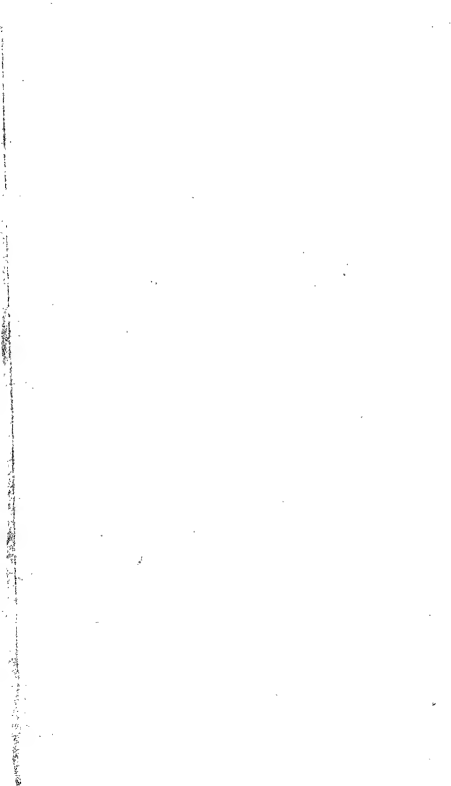


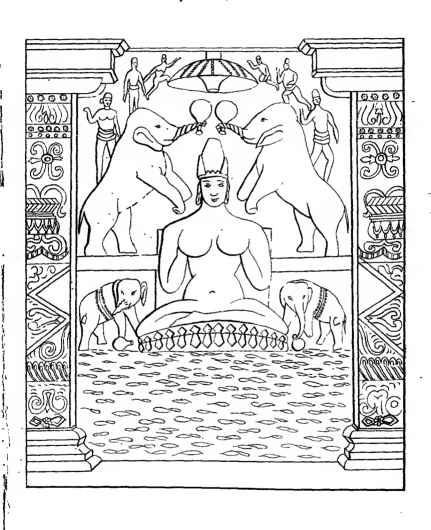




Fig.3







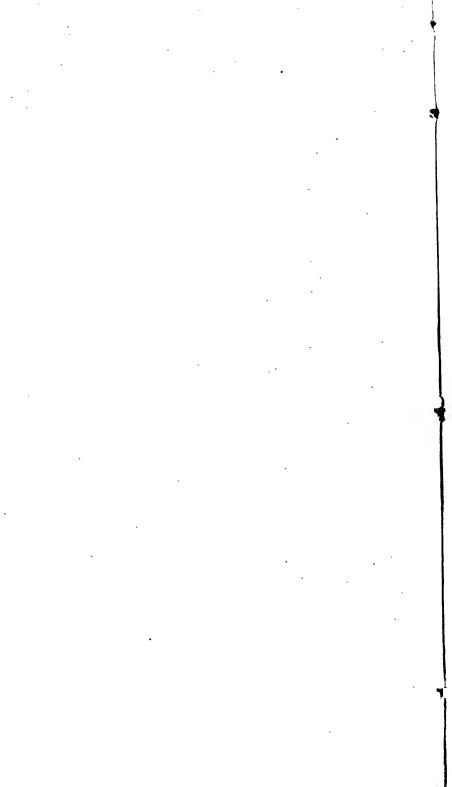




Fig. 1





Fig.2







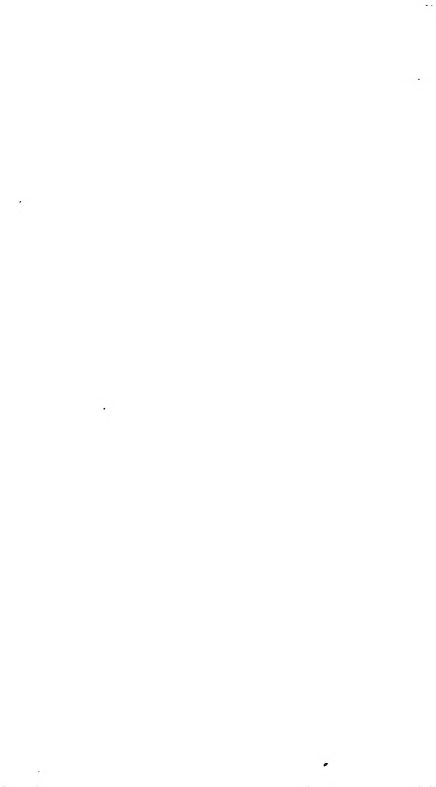


Fig.1.



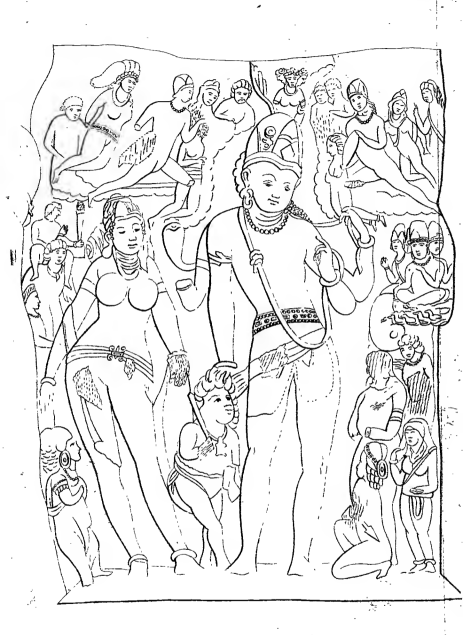


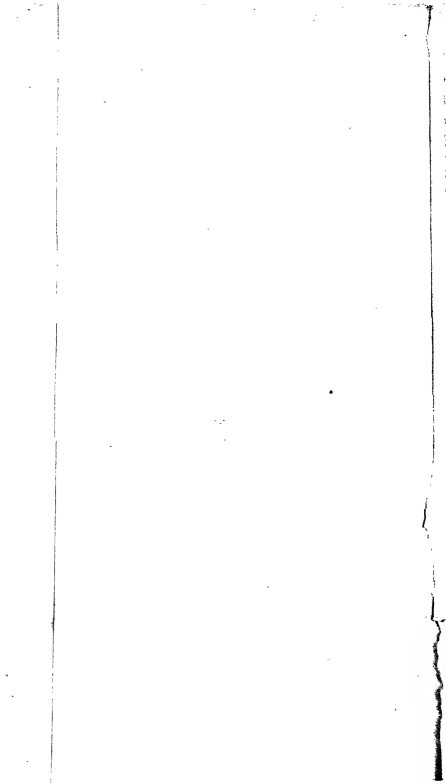
Fig. 2.

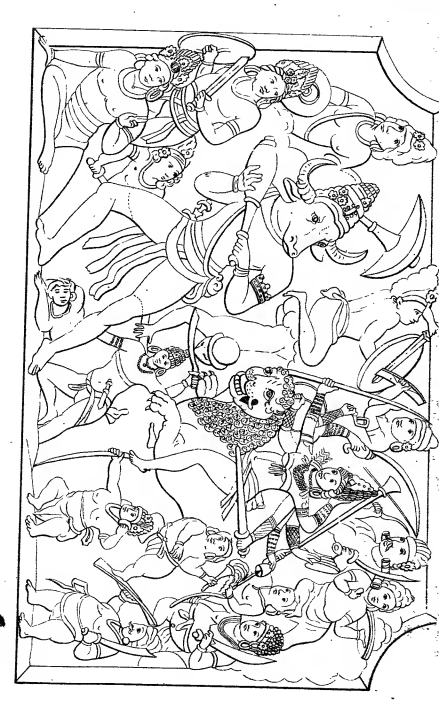






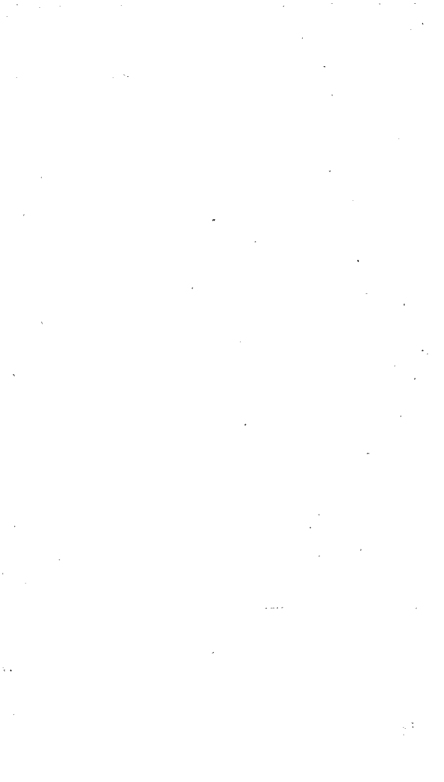


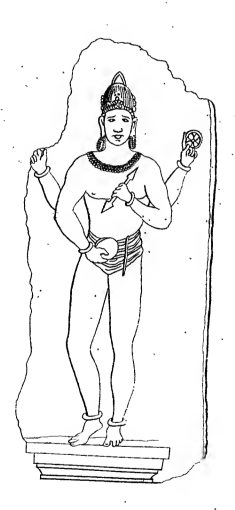






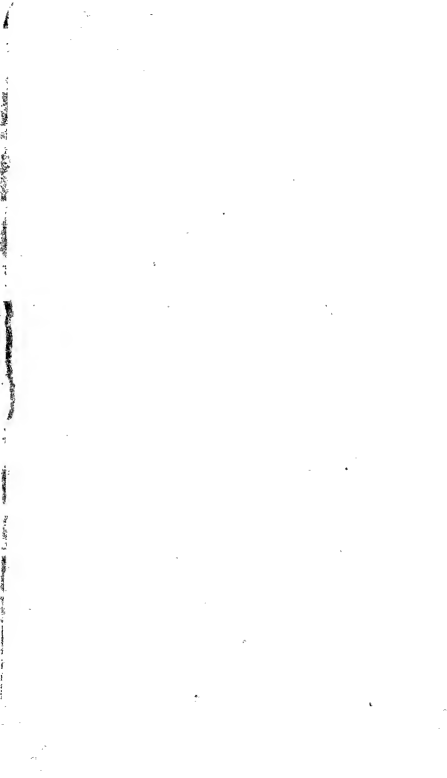














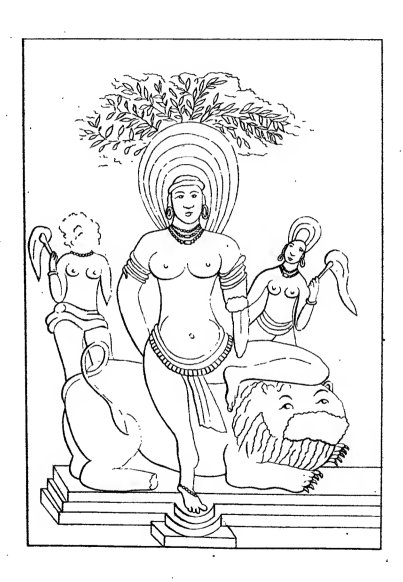










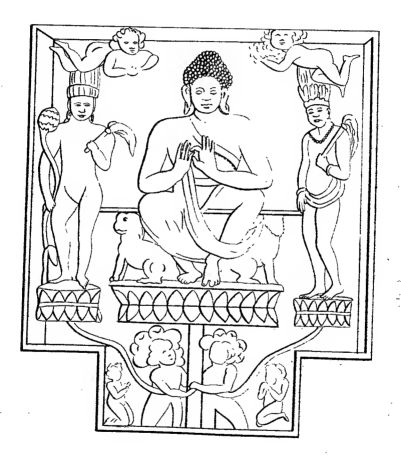


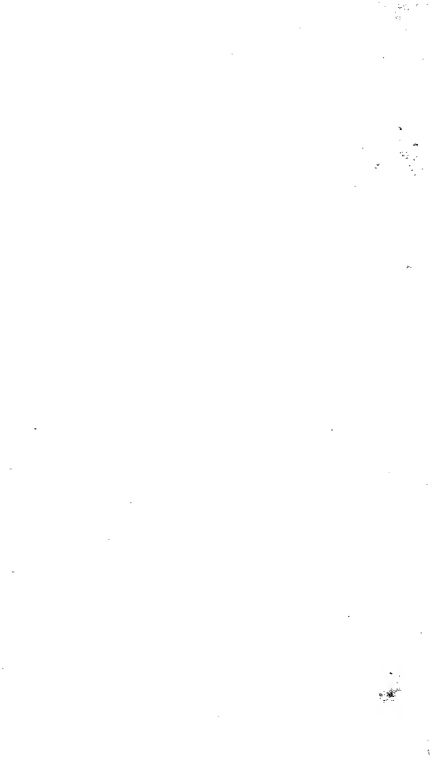
2.5

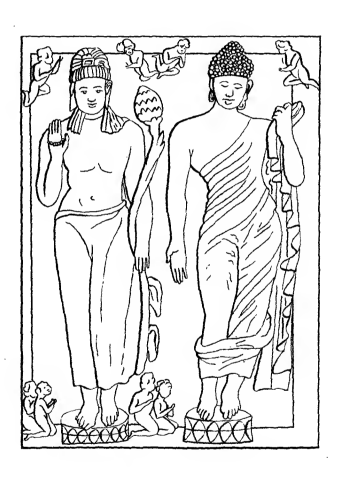




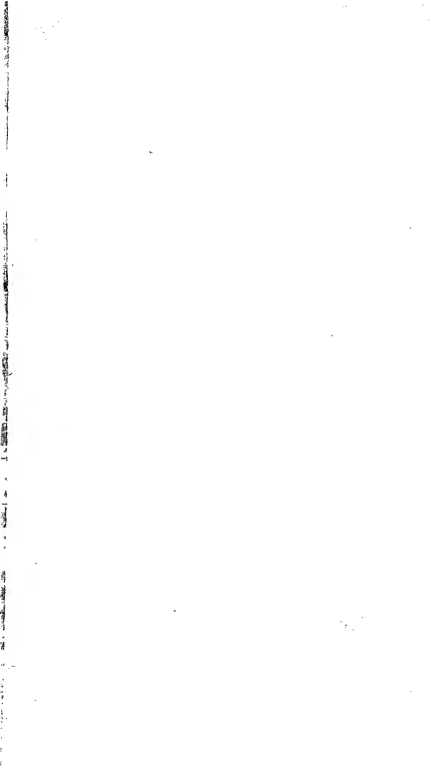




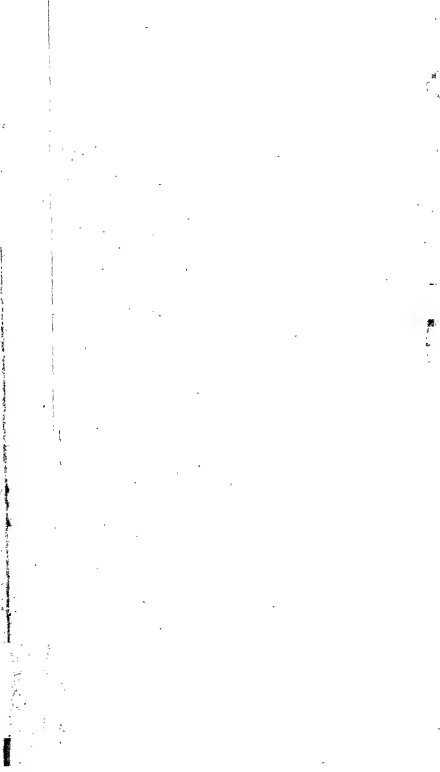


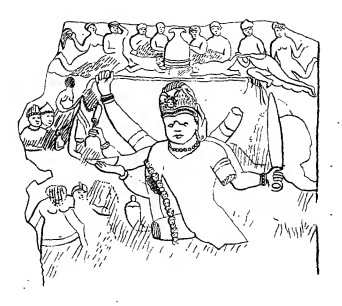


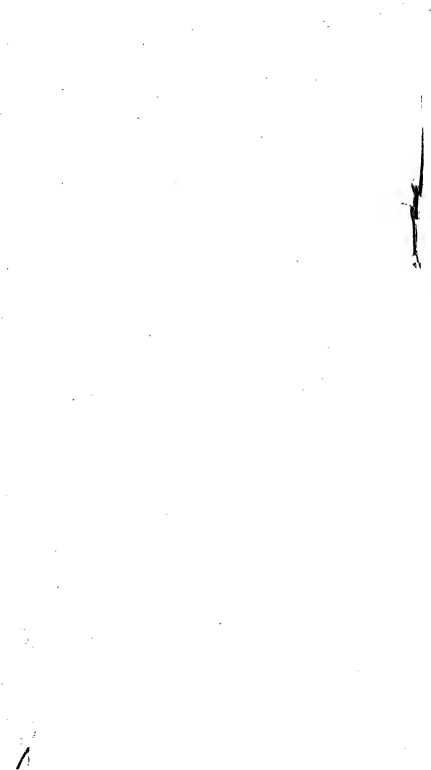
- 37%









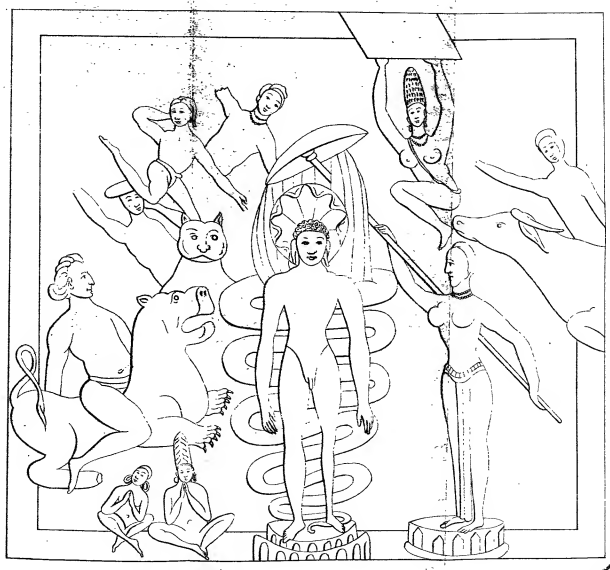












New Delhi C

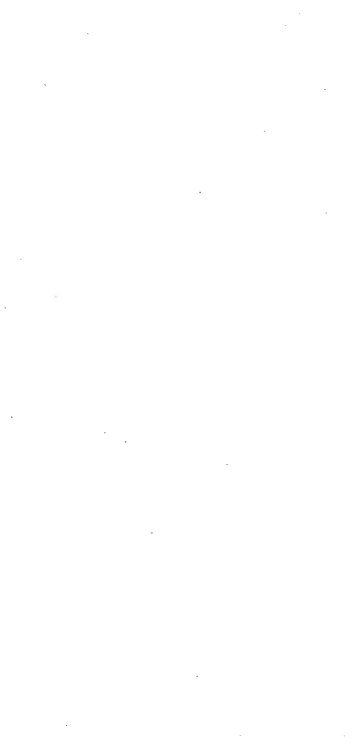


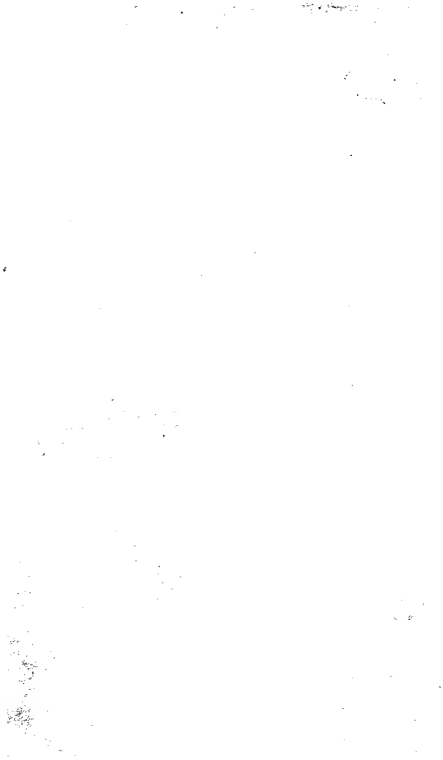
Fig.2.







Fig.1.





Mic Mic

.

•

| Central Archaeological Library,  NEW DELHI. 19602  Call No. 294/ LLD  Author—Lhade J.G.  Ueber religiose Poilding  Title—fry Wolveie und Philoso  phie der funder  Borrower No. Date of Issue Date of Return |                                                   |  |              |               |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--|--------------|---------------|----------------|
|                                                                                                                                                                                                              |                                                   |  | Borrower No. | Date of Issue | Date of Return |
|                                                                                                                                                                                                              |                                                   |  |              |               |                |
|                                                                                                                                                                                                              |                                                   |  | A book the   |               |                |
| 3.                                                                                                                                                                                                           |                                                   |  |              |               |                |
| . S Distric                                                                                                                                                                                                  | Value (1919)<br>Light Australia<br>Light Straight |  |              |               |                |
|                                                                                                                                                                                                              |                                                   |  |              |               |                |
| The last                                                                                                                                                                                                     |                                                   |  |              |               |                |
|                                                                                                                                                                                                              |                                                   |  |              |               |                |

2%